Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies
Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026
E-ISSN: 2807-1867
Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen
Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah

Kajian Foklor)

Suprapto Suprapto?, Dhani Irfanda Bayu Saputral, M Imam Dairobi*
ISTKIP PGRI Ponorogo, Indonesia
prapto335@gmail.com”

Received: 16/12/2025 Revised: 08/01/2026 Accepted: 12/01/2026

Copyright©2026 by authors. Authors agree that this article remains permanently open access under the
terms of the Creative Commons

Abstrak

Tradisi ruwatan dalam budaya Jawa merupakan upacara spiritual yang mendalam,
sebagai penyeimbangan kehidupan individu melalui penyucian dan pembebasan dari
pengaruh buruk. Tujuan penelitian adalah untuk untuk menggali dan memahami
tradisi ruwatan dalam konteks yang lebih mendalam, baik dari segi sejarah, praktik,
maupun makna filosofis yang terkandung di dalamnya. Penelitian ini adalah
penelitian etnografi yaitu untuk menguraikan keadaan kelompok masyarakat yang
berkaitan erat dengan kebudayaan. Pengumpulan data dalam penelitian ini
menggunakan wawancara dan studi literatur yang relevan. Data yang diperoleh
dianalisis melalui tahap verifikasi dan interpretasi untuk mendeskripsikan sejarah
ruwatan, praktik, maupun makna filosofis yang terkandung di dalam ruwatan di desa
Kambeng Slahung Ponorogo. Hasil penelitian menunjukkan asal-usul tradisi ini
terkait dengan mitologi Batara Kala, yang dipercaya dapat memengaruhi nasib
buruk. Ruwatan terutama ditujukan kepada golongan orang sukerta, yang dianggap
terlahir dengan nasib buruk dan perlu dibersihkan secara fisik dan spiritual. Upacara
ini melibatkan berbagai tahapan, mulai dari tirakatan, mandi wajib, pemotongan
rambut dan kuku, hingga slametan dan pertunjukan wayang lakon murwakala, yang
semuanya sarat dengan makna simbolis dan filosofis. Makna filosofi dalam ruwatan
mencakup pembersihan diri dan hubungan manusia dengan alam serta kekuatan gaib,
dengan harapan agar individu yang diruwat terhindar dari penderitaan dan kesialan.
Selain sebagai bentuk keyakinan religius, tradisi ini juga memperkuat ikatan sosial
dan menjaga kelestarian nilai-nilai budaya Jawa yang kaya akan kearifan lokal.

Kata kunci: Etnografi, Tradisi Ruwatan, Prosesi, Kearifan Lokal

Abstract

The ruwatan tradition in Javanese culture is a profound spiritual ceremony, intended
to balance an individual's life through purification and liberation from negative
influences. The purpose of this research is to explore and understand the ruwatan
tradition in a deeper context, both in terms of its history, practices, and philosophical
meaning. This research is ethnographic, aiming to describe the circumstances of a
community group closely related to culture. Data collection in this study used
interviews and relevant literature review. The data obtained were analyzed through

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 74


mailto:prapto335@gmail.com

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

verification and interpretation stages to describe the history, practices, and
philosophical meaning of ruwatan in the village of Kambeng Slahung, Ponorogo.
Research shows the origins of this tradition are linked to the mythology of Batara
Kala, who is believed to influence bad luck. Ruwatan is primarily aimed at the
Sukerta group, who are considered born with bad luck and need to be physically and
spiritually cleansed. The ceremony involves various stages, from tirakatan
(templation), obligatory bathing, hair and nail cutting, to slametan (prayer
offerings) and a murwakala (wayang) performance, all of which are imbued with
symbolic and philosophical meaning. The philosophical meaning of ruwatan
encompasses self-purification and the relationship between humans and nature and
supernatural powers, with the hope that the individual undergoing the ritual will be
protected from suffering and misfortune. Besides serving as a form of religious
belief, this tradition also strengthens social bonds and preserves Javanese cultural
values rich in local wisdom.

Keywords: Ethnography, Ruwatan Tradition, Procession, Local Wisdom

Pendahuluan

Bangsa Indonesia terdiri dari pulau-pulau, banyak kelompok etnis, beragam bahasa
daerah, beragam adat istiadat, dan banyak lagi. Suku, bahasa, budaya, dan agama adalah bagian
dari keberagaman yang dimiliki masyarakat Indonesia (Riyadi, Prabowo, and Hakim 2024); (Fitri
Lintang and Ulfatun Najicha 2022). Meskipun keragaman dapat menyatukan perbedaan, hal itu
juga dapat menyebabkan konflik antar kelompok agama atau etnis (Setyorini Wahyu 2020).
Budaya masing-masing tempat memiliki perbedaan satu sama lain. Banyak faktor, seperti lokasi
geografis, struktur sosial, keyakinan agama, dan banyak lagi, dapat berkontribusi pada perbedaan
dan sifat ini, yang terkait erat dengan pola pikir penduduk setempat.

Budaya tidak hanya merupakan tambahan yang berguna bagi keberadaan manusia, tetapi
juga merupakan prasyarat untuk kelangsungan hidup manusia. Tradisi (foklor) dan adat istiadat
suatu komunitas, serta praktik keagamaan atau upacara yang menggabungkan cita-cita budaya
yang berfungsi sebagai norma sosial, semuanya terkait erat dengan budayanya. Selama tradisi
atau praktik ada, mereka pada akhirnya akan diwariskan ke generasi berikutnya dan kemudian
kepada orang lain. Selain melanjutkan warisan leluhur yang telah hidup sejak lama, kegiatan
seremonial dilakukan dengan tujuan melestarikan tradisi dan adat istiadat setempat, yang
merupakan aspek budaya yang perlu dilestarikan (S. Suprapto and Rois 2025); ( et all. Suprapto
2023).

Tradisi atau foklor yang dijunjung tinggi masyarakat Jawa, dilestarikan, diyakini, dan
dipupuk memiliki kekuatan untuk secara signifikan memengaruhi sikap, pendapat, dan pola pikir
mereka yang mengikutinya. Karena memiliki unsur-unsur yang khas, adat istiadat Jawa ini
menjadi bahan studi budaya yang menarik (S. Suprapto and & Setyorini 2023). Mereka yang
tinggal di daerah pedesaan sangat terkait dengan adat istiadat atau ritual keagamaan. Orang-orang
yang masih tinggal di daerah pedesaan sering mempraktikkan budaya mereka untuk melestarikan
dan menjunjung tinggi pemahaman tentangnya. Ritus budaya yang selalu terhubung dengan sang
pencipta masih dipraktekkan oleh mereka yang tinggal di daerah pedesaan. Misalnya, Desa

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 75



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

Kambeng, Kecamatan Slahung, Kabupaten Ponorogo, kaya akan adat istiadat dan perayaan lokal
karena keragaman budayanya.

Berakar dari kata ruwat yang berarti dibuat tidak berdaya, jahat, hancur, terkutuk, dan
dipengaruhi kejahatan ruwat. Kata ruwatan bermakna dibuat tidak berdaya, jahat, hancur, dikutuk,
dan dipengaruhi oleh kejahatan, dari sinilah kata ruwatan berasal. Ayruwa, rinuwat, dan rumuwa
merupakan kata turunan yang bermakna menghancurkan, membuat tidak berdaya, dan terbebas
dari roh jahat (Ardhianto Rizki and Zaman Qomaru Akhmad 2024). Orang Jawa mengartikan
ruwatan sebagai "mencairkan” atau " meruwat" sebagai " menghindari, mengatasi, atau mengatasi
kesulitan batin dengan mengadakan pertunjukan atau ritual." membebaskan diri dari gangguan
energi negatif, yang dikenal sebagai sengkala dan sukerta dalam bahasa Jawa Kuno, dengan
melakukan ruwatan. semua orang yang memiliki gangguan energi negatif (nasib buruk) yang
terkait dengan mereka sebagai akibat dari dosa dan nasib buruk yang telah diyakini oleh
masyarakat jawa. Di Desa Kambeng Kecamatan Slahung Kabupaten Ponorogo, ritual ruwatan
umumnya menggunakan media wayang kulit dengan pertunjukan wayang dengan lakon
murwakala.

Tradisi ruwatan di Desa Kambeng ini, yang hadir tidak hanya orang dari desa ini saja,
melainkan ada banyak orang yang berasal dari desa lain yang mengikuti ruwatan ini. Orang-orang
tersebut mengikuti ruwatan bertujuan untuk menghilangkan kesialan Warga yang melaksanakan
adat ruwatan di Desa Kambeng kebiasaan tidak hanya warga sekitar saja, warga dari desa lain
pun banyak yang turut melaksanakan adat ini. Didesa Kambeng tidak hanya penduduk setempat
saja, banyak masyarakat dari desa lain yang juga mengikuti tradisi ini. Walaupun ruwatan lebih
tepat ditujukan kepada anak-anak sukerta, namun masyarakat melakukannya dengan maksud
menyucikan diri agar memperoleh pendamping, memperoleh rezeki yang halal, dan sebagainya.
lebih tepatnya jika ditujukan kepada anak - anak sukerta, orang - orang ini mengikutinya dengan
maksud menyucikan diri agar mendapat pendamping, memperoleh rezeki yang halal, dan masih
banyak lagi yang lainnya. Dalam proses pelaksanaan upacara adat ruwatan, terdapat beberapa
adat yang Ritual adat ruwatan yang unik, ketat, dan tertib yang dilaksanakan warga Desa
Kambeng, Kecamatan Slahung, Kabupaten Ponorogo, dipengaruhi oleh karaakteristik masyarakat
setempat warga Desa Kambeng, Kecamatan Slahung, Kabupaten Ponorogo, dipengaruhi oleh
sifat masyarakat setempat. Dimana tradisi ruwatan yang sudah diturunkan oleh nenek moyang
memuat nilai nilai luhur yang dapat memberikan manfaat, segingga masih relavan terhadap nilai
nilai budaya setempat dan dalam kehidupan bersosial di masyarakat

Penelitian dengan judul "Kajian Tradisi Ruwatan di Desa Kambeng, Kecamatan Slahung
Kabupaten Ponorogo: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis" bertujuan untuk menggali dan
memahami tradisi ruwatan dalam konteks yang lebih mendalam, baik dari segi sejarah, praktik,
maupun makna filosofis yang terkandung di dalamnya. Salah satu tujuan utama penelitian ini
adalah untuk menelusuri asal usul dan perkembangan tradisi ruwatan di Desa Kambeng, serta
bagaimana tradisi tersebut muncul dan berkembang seiring waktu dalam masyarakat setempat.
Dengan memetakan perjalanan sejarah tradisi ini, penelitian ini berupaya memberikan
pemahaman yang lebih komprehensif tentang bagaimana tradisi ruwatan berperan dalam
membentuk identitas sosial dan spiritual komunitas tersebut. Selain itu, penelitian ini juga
bertujuan untuk mengidentifikasi praktik-praktik yang terlibat dalam tradisi ruwatan, mulai dari
tahapan ritual hingga peran individu dan kelompok dalam pelaksanaan acara tersebut.

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 76



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

Penelitian ini ingin menggali makna filosofis yang terkandung dalam tradisi ruwatan, baik
dari perspektif religius, maupun sosial. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat
mengungkapkan nilai-nilai yang mendasari tradisi ruwatan, yang tidak hanya terkait dengan aspek
spiritual tetapi juga dengan pandangan hidup masyarakat terhadap alam, kehidupan, dan
hubungan antara manusia dengan kekuatan yang lebih tinggi. Secara keseluruhan, penelitian ini
berkontribusi dalam memperkaya pengetahuan mengenai budaya lokal, khususnya tradisi yang
masih dilestarikan di pedesaan, serta memberikan wawasan bagi pengembangan studi
kebudayaan dan antropologi di Indonesia. Hasil dari penelitian ini diharapkan dapat memperkaya
literatur mengenai tradisi ruwatan dan menjadi referensi penting bagi penelitian budaya lokal serta
pelestarian warisan budaya bangsa.

Metodologi Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian deskriptif kualitatif, yaitu penelitian yang
mendeskripsikan dan mengilustrasikan fenomena secara jelas dan ringkas tanpa menggunakan
analisis kuantitatif atau statistic (Denzin 2011). Penelitian ini dilakukan di Desa Kambeng,
Kecamatan Slahung, Kabupaten Ponorogo, yang dikenal sebagai wilayah yang masih
melestarikan dan melaksanakan tradisi ruwatan. Berdasarkan peninjauan tersebut maka
pendekatan yang digunakan adalah etnografi (Kamarusdiana 2019), yaitu untuk menguraikan
keadaan kelompok masyarakat yang berkaitan erat dengan kebudayaan.

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi dan wawancara dengan berbagai
pemangku kepentingan, seperti tokoh adat, tokoh masyarakat setempat, dan individu-individu
yang terbukti memiliki pengetahuan yang berguna dalam memahami adat istiadat daerah yang
bersangkutan (Moleng 2007); (Sugiyono 2008); (Nurgiyantoro 2005). Data dalam penelitian ini
meliputi fenomena ruwatan itu sendiri, informasi peserta acara, dan dokumen terkait pokok
bahasan dan praktik ruwatan.

Reduksi data dilakukan dengan cara mengkategorikan informasi berdasarkan tema-tema
yang muncul selama proses pengumpulan data. Kategorisasi ini memungkinkan peneliti
menemukan informasi yang relevan dan mengidentifikasi materi yang tidak terkait. Setelah itu,
data dianalisis secara sistematis, dengan menggabungkan pola yang telah ditetapkan selama fase
reduksi. Analisis data ini penting untuk memberikan ilustrasi yang jelas dan terstruktur serta untuk
memfasilitasi interpretasi informasi yang dikumpulkan sebelumnya. Interpretasi data melibatkan
perbandingan informasi yang telah dianalisis dengan kerangka teori yang ada untuk menghasilkan
pemahaman yang lebih komprehensif tentang praktik tradisional.

Hasil dan Pembahasan

Asal usul tradisi ruwatan

Upacara ruwatan merupakan salah satu tradisi masyarakat Jawa yang masih dijalankan
hingga saat ini. Kata “ruwatan” berasal dari kata “ruwat” yang mengalami metamorfosis dari kata
“luwar” yang berarti “bebas” atau “lepas”. Tujuan dari upacara ini adalah untuk memberikan
pelajaran kepada masyarakat jawa dalam menghadapi segala bentuk hal hal yang tidak diinginkan
dalam kehidupan sehari-hari terutama bago orang yang menyandang sukerta. Orang yang
dianggap “sukerta” dalam kondisi tertentu pada akhirnya akan menjadi sasaran Batara Kala di
rumahnya. Untuk menghindari ancaman tersebut, masyarakat Jawa yang mendukung praktik

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 77



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

tersebut melaksanakan acara ruwatan dengan prosedur yang terstruktur dan rapi. Tujuan utama
upacara ini adalah untuk memberikan perlindungan kepada setiap orang dari segala jenis ancaman
yang dapat meningkatkan kualitas hidup mereka (Darmoko 2002).

Upacara ruwatan dapat digolongkan sebagai salah satu komponen ilmu spirit jawa, yaitu
sebagai upacara yang bertujuan untuk menyembuhkan penyakit, penyakit, hama tanaman, dan
penyakit lainnya. Ruwatan juga sebagai warisan budaya jawa (Lestari 2020); (Dahniar 2017). Hal
ini sering mendorong penggunaan mantra untuk menyembuhkan segala bentuk malapetaka. Oleh
karena itu, masyarakat yang mengikuti kegiatan ruwatan percaya bahwa mereka akan mendapat
perlindungan baik di rumah maupun tempat usaha. Selain itu, Thomas Wiyasa Bratawijaya
menyebutkan berbagai syarat atau kegiatan yang dianggap perlu dalam ruwatan (wong nandang
sukerta), seperti ontang anting, sendhang kapit pancuran, pancuran kapit sendhang, pandhawa,
pandhiwi dan masih banyak lagi, atau orang yang menumpahkan dandang berisi nasi,
memecahkan batu gilasan, menaruh beras dalam lesung, kebiasaan membakar rambut dan tulang,
serta membuat pagar sebelum rumah dibangun.

Dalam upacara ruwatan, wayang pertunjukan sering menjadi bagian dari acara tersebut.
Wayang merupakan bentuk pertunjukan tradisional yang dipersiapkan oleh seseorang dengan
menggunakan boneka pipih yang terbuat dari kulit kerbau atau jenis media lain sebagai dalih
untuk pertunjukan (Cohen 2014); (Setiawan 2020); (Musadad and Fajar 2023); (Nurcahyo and
Yulianto 2021). Dalam konteks ruwatan, wayang pertunjukan biasanya melibatkan penyebutan
lakon-lakon tertentu, seperti Murwakala dan Sundamala. Lakon-lakon ini dipilih secara khusus
untuk tujuan upacara ruwatan ntersebut. Ada banyak kehidupan yang hadir dalam wayang, dan
orang Jawa sering menghubungkan peristiwa wayang dengan peristiwa yang terjadi di dunia,
menciptakan ikatan simbolik di antara keduanya.

Hakekat wayang itu sendiri merupakan representasi dunia sekuler yang mencakup seluruh
makhluk hidup, termasuk manusia, tumbuh-tumbuhan, hewan, dan seluruh makhluk hidup
lainnya. Wayang menggambarkan kehidupan manusia, khususnya ciri-ciri keutamaan dan
kemuliaan, serta keangkaraan atau kejahatan. Dalam konteks ini, peristiwa nyata yang terjadi di
dunia dan membuat seseorang lebih disukai dapat menjadikannya mangsa dari Batara Kala.
Dalam pertunjukan wayang, Batara Kala ditampilkan sebagai raksasa dewa yang besar, tinggi,
menyeramkan, dan menakutkan. Kata “Kala” sendiri berarti “waktu”, yang menandakan bahwa
seseorang yang tidak memanfaatkan waktunya dengan baik akan menjadi orang yang bodoh dan
kalah waktu, demikianlah yang dikatakan Batara Kala sebagai Dewa Waktu (Murtanto 2017).
Pemahaman ini menjadi bagian yang sangat penting dalam masyarakat Jawa. Untuk menghindari
Batara Kala diadakan upacara ruwatan yang diiringi pertunjukan wayang dengan lakon
murwakala.

Mitologi ruwatan dalam budaya jawa

Asal mula adanya Batara Kala adalah akibat kama salah dari Batara Guru, sesuai dengan
mitologi asal mula ruwatan (Susanti and Lestari 2021). Menurut teori di atas, ketika Bhatara Guru
sedang melakukan perjalanan melalui laut bersama Dewi Uma dan menghadirkan Lembu Andini,
sebuah angin kencang kemudian muncul dan mencapai terbukaya jarik yang dipakai Dewi Uma.
Batara Guru yang mengamati kejadian tersebut mampu memahaminya dan menjalin hubungan
erat (senggama) dengan Dewi Uma naun ditolak olehnya. Akibat penolakan Dewi Uma, kama
(sperma) dari Batara Guru jatuh ke samudera dan dipisahkan oleh ikan raksasa, setelah itu lahirlah

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 78



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

Kala (Batara Kala). Dari awal yang kecil, Batara Kala berkembang menjadi dewasa yang
kemudian mencari orang yang menjadi orang tuanya dan akhirnya menyadari bahwa orang
tersebut adalah Batara Guru yang berkedudukan di Kahyangan (Swarga Loka).

Sebagai seorang anak, la (Batara Kala) meminta hak orang tuanya, yang meliputi
makanan dan pakaian. Pada saat itu di kahyangan sedang diadakan pasewakan yang dihadiri oleh
semua para dewa, diantaranya adalah Dewi Uma dan Bhatara Narada. Sebelum sidang dimulai
tibatiba Kala (Batara Kala) datang ingin menghadap Bhatara Guru dengan maksud meminta
makanan dan pakaian. Akan tetapi, Batara Guru tidak langsung memberi makanan dan pakaian
begitu saja, harus ada syarat syarat yang harus dilakukan terlebih dahulu.

Sebelum diberi gelar Dewa, Batara Kala dikenal sebagai Kala. Batara Guru menguji Kala
untuk melihat apakah Kala adalah keturunan atau putra-Nya (Batara Guru). Kala yang sangat kuat
(Batara Kala) mampu lulus ujian Bhatara Guru, yang membuat Bhatara Guru percaya bahwa Kala
sebenarnya adalah keturunannya. Berdasarkan hal ini, Bhatara Guru mengabulkan permintaan
Kala (Batara Kala) untuk makanan dan pakaian, khususnya untuk memangsa mereka yang
dikategorikan sebagai sukerta pada tengah hari, saat matahari berada di atas kepala. Setelah
pernyataan bahwa Kala (Batara Kala) adalah keturunan-Nya, Batara Guru menganugerahkan
gelar Bhatara kepada Kala.

Dengan persetujuan ayahnya (Batara Guru), Batara Kala berusaha mencari orang yang
akan dijadikan incaran. Batara Kala kemudian pergi berburu untuk mencari binatang buruan. Jaka
Mulya, putra Ontang Anting, ditemui oleh Batara Kala saat sedang berburu binatang buruan.
Warga desa Mendangkawit, Nyai Rondo Semampir, ingin mandi di sebuah pemandian. Ketika
Jaka Mulya pertama kali bertemu dengan Batara Kala, ia secara terbuka (blaka suta) mengakui
bahwa ia adalah putra tunggal Nyai Rondo Semampir. Karena pemuda di depannya itu
diidentifikasi sebagai mangsanya orang Sukerta Batara Kala menjadi marah dan mengejar calon
korban itu tanpa ragu-ragu. Setelah dikejar, Jaka Mulya bersembunyi di sebuah lumbung bambu,
la bersembunyi di ladang labu, lalu masuk ke dalam rumah yang sedang dipugar dan berpura-
pura ikut dalam pekerjaan itu, tetapi Batara Kala juga melihat mereka.

Sambil terengah-engah, Jaka lalu bersembunyi di rumah seorang perempuan yang sedang
menyiapkan air seni (obat), tetapi perempuan itu ketahuan. la lalu bersembunyi di rumah seorang
perempuan tua yang sedang menyiapkan nasi. Batara Kala kehilangan akal dan mulai memaki-
maki orang yang mengaku sebagai Jaka Mulya karena ia bingung. Jaka Mulya akhirnya
bersembunyi di antara orang-orang yang memainkan gamelan untuk mengiringi pertunjukan
wayang Dalang Kandabawana karena ia ketakutan dan putus asa. Bhatara Kala menonton
pertunjukan wayang itu karena suara gamelan itu menangkapnya. Karena terpesona oleh suara
gamelan, Bhatara Kala ikut menonton pertunjukan wayang itu. Perlu digaris bawahi bahwa
Dalang Kandabawana terseut merupaka Dewa Wisnu yang menjelma menjadi sosok manusia
yang bertujuan untuk meruwat orang orang sukerta. Dalam mementaskan wayang lakon
murwakala, Dewa Wisnu sebagai Dalang Kandabawana ditemani oleh Batara Narada sebagai
Panjak Klungkungan dan Dewa Indra sebagai Sruni sebagai penabuh dan sinden.

Ketika adegan gara-gara yang lucu, penonton tertawa, Batara Kala juga tidak dapat
menahan tawanya, sehingga penonton bubar, laari terbirit birit ketika melihat sosok Batara Kala.
Batara Kala menyuruh dalang untuk meneruskan pergelaran wayangnya walapun penontonnya
sudah bubar. Permintaan itu akan dipenuhi asalkan parang yang dipegangnya diberikan kepada
Ki Dalang. Akhirnya Batara Kala memberikan parangnya. Sambil menonton wayang, disaat yang

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 79



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

bersamaan ia melihat Jaka Mulya. la minta kembali parangnya yang kini berada di tangan dalang,
tetapi sang dalang yang sesungguhnya penjelmaan. Wisnu tahu kalau parang diberikan, akan
dipakai untuk membunuh Jaka Mulya dan seorang bayi yang juga ditangkap Batara Kala, maka
parang tetap ditahan. Akhirnya terjadilah tukar menukar (barter), Batara Kala menyerahkan Jaka
Mulya serta bayi kepada Ki Dalang dan parang dikembalikan kepadanya. Bhatara Kala cukup
puas, kemudian ia pergi setelah mendapatkan hadiah dari Ki Dalang berupa sesajen yang telah
disiapkan. Batara kala kemudian tinggal di Setra Ganda Mayit, sebagai raja para jin dan setan.
Ruwatan memiliki hubungan koneksi ketat kedengan kelahiran Batara Kala dan kelahiran
manusia. Mitos mitologi ruwatan sudah mengakar kuat di masyarakat Jawa yang masih kental
dengan ajaran Kejawen. Sejatinya, legenda legenda Batara Kala adalah asal muasal masyarakat
Jawa mengenal adanya ruwatan, yang kemudian berkembang menjadi sistem kepercayaan lokal
yang mengakar kuat, adalah cara masyarakat Jawa mempelajari keberadaan daripaa ruwatan.

Golongan orang yang harus diruwat atau sukerta

Seseorang yang menyandang sukerta harus menyucikan diri melalui ritual ruwatan, yang
oleh Masyarakat Kambeng disebut sebagai suker atau suker séng ora ketoro (kotoran gaib) yang
mengacu pada mitologi Jawa. Sukerta adalah orang yang dianggap sedang menghadapi masalah
hidup, gangguan, atau nasib buruk; oleh karena itu, ia perlu diruwatan dengan harapan hidupnya
akan membaik dan ia akan dilindungi dari kejadian-kejadian buruk.

Orang yang termasuk golongan sukerta berakar dari dua hal: yang pertama perbuatannya
sendiri terhadap sesuatu, seperti melanggar pantangan pantangan yang telah diyakini akan
mendatangkan malapetaka (Sukrawati 2019);(Husain 2022). Dan yang kedua berasal dari factor
kelahiran dari setiap manusia. dimana bergantung pada jumlah, urutan, dan kondisi bayi yang
dilahirkan dalam keluarga tersebut akan mempengaruhi apakah anak yang baru dilahirkan
tergolong anak sukerta atau tidak. Anak-anak yang memiliki "peluang” untuk bernasib buruk
disebut dengan istilah Jawa sukerta. Berbagai individu yang menjadi sasaran Batara Kala
disebutkan dalam buku Gatut Murniatmo yang terbit pada tahun 1979 - 1980 berjudul "Sejarah
dan Kebudayaan" menyantumkan kategori orang sukerta yaitu; Ontang-anting: Seorang anak
tunggal, baik laki-laki maupun perempuan, Uger-uger Lawang: Dua anak laki-laki yang lahir
berturut-turut tanpa ada yang meninggal, Sendhang Kapit Pancuran: Tiga anak dengan urutan
laki-laki, perempuan, lalu laki-laki, Pancuran Kapit Sendang: Tiga anak dengan urutan
perempuan, laki-laki, lalu perempuan, Anak Bungkus: Anak yang lahir dalam kondisi terbungkus
oleh selaput, Anak Kembar: Dua anak laki-laki atau perempuan yang lahir secara bersamaan,
Kembang Sepasang: Dua anak perempuan, Kendhana-Kendhini: Dua anak yang terdiri dari
seorang laki-laki dan seorang perempuan, Saramba: Empat anak laki-laki, Srimpi: Empat anak
perempuan, Pandhawa: Lima anak laki-laki, Pandhawi: Lima anak perempuan, Pipilan: Lima
anak, dengan satu laki-laki di antara anak-anak perempuan. Kemudian anak yang lahir pada waktu
tertentu: Beberapa sumber menyebutkan anak yang lahir pada weton atau waktu tertentu juga bisa
termasuk golongan ini

Anak yang tergolong dalam sukerta di atas maka harus druwat untuk mensucikan diri.
Beberapa alasan yang membuat anak tersebut harus diruwat, seperti ala yang dibawa. ala
mempunyai arti jelek, ala pada anak sukerta ialah kemalangan yang dibawanya, seperti yang kita
tahu bahwa untuk membebaskan dari itu semua harus melalui proses ruwatan. Hal ini juga
diperkuat dengan wawancara oleh tokoh sesepuh yang ada di Desa Kambeng yaitu pak Jamin.

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 80



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

Beliau juga menjelaskan ini adalah bagian dari mitologi dan budaya tradisional Jawa, yang sarat
dengan simbolisme dan ajaran moral tentang kehidupan. Saat ini, tradisi Ruwatan lebih sering
dimaknai sebagai upaya pelestarian budaya dan sarana untuk mendapatkan ketenangan batin,
bukan sekadar kepercayaan harfiah tentang nasib buruk.

Peralatan dan sesaji dalam ruwatan

Pemangku hajat yang akan melakukan ruwatan harus mendatangkan dalang ruwat sebagai
mediator. Dalam prosesi ruwatan seorang dalang Ketika melakukan prosesi ruwatan memerlukan
berbagai macam peralatan ruwat. Peralatan ruwat tersebut disediakan oleh Keluarga atau
pemangku hajat.

Tabel 1. Peralawatan ruwat

Nama peralatan Makna

Mori putih Kain putih digunakan sebagai alas dan selimut bagi anak atau
orang yang menjalani ritual ruwatan. Mori putih melambangkan
kesucian, sehingga diharapkan individu yang diruwat dapat
kembali menjadi pribadi yang bersih.

Kain Ikat Kepala Ikat kepala melambangkan pengikatan pada hal-hal baik, seperti
menjaga pikiran agar tetap positif.

Baju Bekas Baju bekas yang telah digunakan sebelumnya menjadi simbol dari
hal-hal buruk (ala) yang harus dilepaskan atau ditinggalkan
setelah ruwatan selesai.

Kain Penggunaan kain baru melambangkan awal kehidupan yang baru
bagi anak yang telah diruwat, mencerminkan perubahan dan
pembaruan.

Jarik Kain batik Jawa atau jarik yang terdiri dari tujuh warna

melambangkan keindahan tradisi dalam ritual tersebut.

Janur kembar Dalam konteks ruwatan, janur kembar atau sambung tuwuh
sakembaran digunakan untuk menyimbolkan harapan agar
kehidupan yang dijalani dapat berjalan seimbang, diberkahi
dengan kelimpahan, serta dilindungi dari energi negatif. Ini
mencerminkan upaya untuk menyelaraskan diri dengan alam dan
kekuatan spiritual dalam rangka mencapai kedamaian dan
keberuntungan.

Tikar, bantal, sisir, Memiliki makna simbolis yang saling mendukung dalam proses
suri, cermin  dan penyucian dan pemulihan energi baik. Tikar melambangkan
minyak ruang suci dan bersih sebagai tempat untuk menjalani penyucian,

sementara bantal mengindikasikan kenyamanan dan ketenangan

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 81



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

yang diperlukan untuk pemulihan mental dan spiritual. Sisir
simbolis untuk merapikan dan membersihkan diri dari energi
negatif, serta menyusun pikiran dan perasaan agar lebih teratur.
Suri atau cahaya melambangkan pencerahan dan pemahaman
spiritual yang diperoleh setelah proses penyucian, sedangkan
cermin berfungsi sebagai alat refleksi diri, memperlihatkan
kondisi diri yang perlu diperbaiki. Terakhir, minyak
melambangkan kelembutan, penyembuhan, dan perlindungan,
membawa energi positif untuk melindungi individu dari
gangguan.

Alat alat pertanian Alat pertanian, seperti cangkul, sabit, atau pacul, memiliki makna
yang berkaitan dengan kerja keras, kesuburan, dan keberlanjutan
hidup. Alat ini melambangkan upaya manusia untuk merawat dan
memelihara kehidupan. Dalam upacara ruwatan bisa diartikan
sebagai simbol penyucian dari masalah yang terkait dengan
kelangsungan  hidup, seperti kesulitan ekonomi atau
ketidakberuntungan dalam usaha dan pertanian.

Alat alat dapur Alat dapur, seperti wajan, pisau, atau sendok, memiliki makna
yang lebih langsung berhubungan dengan pemeliharaan
kebutuhan hidup sehari-hari, yaitu konsumsi makanan. Dalam
ruwatan, alat dapur digunakan sebagai simbol penyucian atau
pembaharuan dalam aspek kehidupan yang lebih praktis dan
intim, seperti keharmonisan keluarga, rejeki, atau keberuntungan
dalam urusan rumah tangga. Penggunaan alat dapur ini bisa
menjadi simbol pembersihan dari segala bentuk ketegangan atau
hambatan yang ada dalam kehidupan rumah tangga atau
pekerjaan sehari-hari.

Payung/song song Menyimbolkan pengayoman dari Sang Hyang Widhi

Dupa atau kemenyan Sebagai lambang Dewa Agni/api untuk menyampaikan maksud
kepada Tuhan, dalam agama Hindu sebagai sarana penghubung
antara manusia dengan Tuhan

Gagar Mayang yang Gagar mayang melambangkan kehidupan yang terus

terdiri dari rangkaian berkembang, dengan segala potensi dan energi positif yang baru.

daun-daun dan bunga- Bentuk mayang atau tunas pada dasarnya adalah simbol dari

bungaan berbentuk sesuatu yang baru tumbuh, menggambarkan harapan akan

seperti pohon. kelahiran kembali, pembaruan hidup, atau awal yang baru setelah
seseorang menjalani proses penyucian atau ruwatan.

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 82



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

Banyu tuk songo yaitu sumber mata air yang diambil dari sembilan sumur atau air
yang berasal dari pertemuan (tempuran) beberapa sungai (dipakai
untuk air sekar setaman)

ketupat digunakan pada waktu melakukan penyendalan ketupat ini
merupakan puncak pada ruwatan. Menyimbolkan kebebasan dan
lahir kembali.

Jajajan Jajaan pada upacara ruwatan ini melambangkan pemberian dari

alam dan Tuhan, serta diharapkan dapat membawa kesejahteraan
dan kelancaran hidup. Selain itu, jajanan juga simbol dari
keberagaman dan kelimpahan, menggambarkan bahwa kehidupan
yang penuh dengan rasa syukur akan mendatangkan kebaikan

Selain peralatan dalam prosesi ruwatan yang disebutkan di atas juga membutuhkan sesaji.
Sesaji ruwatan juga disediakan oleh keluarga atau pemangku hajat.

Tabel 2. Sesaji yang disediakan

Tumpeng Tumpeng memiliki simbol sebagai gunung atau lambang
kesuburan yang berkaitan dengan Dewi Sri, dewi padi dan
kesuburan. Tumpeng juga merepresentasikan rasa syukur kepada
Tuhan atas anugerah kesuburan. Dengan bentuknya yang
mengerucut menyerupai gunung, tumpeng mencerminkan
pandangan masyarakat Jawa bahwa gunung adalah tempat yang
abadi sekaligus melambangkan keteguhan dan kesucian hati.

Nasi golong Nasi yang dibentuk menjadi bulat ini memiliki arti "gumolong"
atau berkumpul. Filosofinya adalah harapan agar keluarga dan
masyarakat Desa Kumendung tetap bersatu dan tidak terpisahkan.

Nasi gurih Nasi dengan cita rasa gurih ini mengandung filosofi tentang
bagaimana menjalani hidup sebagai manusia, sekaligus menjadi
pengingat tentang nilai kehidupan yang seharusnya.

Jenang sengkala Jenang sengkala digunakan sebagai simbol untuk menolak hal-hal
buruk atau kesialan, seperti kesulitan rezeki, gagal panen, atau
penyakit yang mungkin melanda desa.

Jenang abang putih ~ Jenang abang putih melambangkan figur ayah dan ibu, serta
sebagai penghormatan kepada leluhur. Harapannya adalah agar
segala dosa dan kesalahan masa lalu dapat dimaafkan.

Sekar setaman Bunga setaman terdiri dari berbagai jenis bunga seperti kanthil,
mawar putih, mawar merah, dan melati. Bunga-bunga ini menjadi
simbol ungkapan hati dengan harapan agar nama baik masyarakat
tetap harum seperti keharuman bunga kenanga, kanthil, dan
mawar.

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 83



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

Prosesi Ruwatan

Upacara ruwatan di wilayah Desa Kambeng, Kecamatan Slahung biasanya dilaksanakan
pada malam hari, tepatnya pada pukul 21.00 WIB. Ada juga pelaksanaan ruwatan yang dilakukan
pada pagi hari pukul 07.00 WIB dan siang hari pukul 12.00 WIB, tegantung permintaan dari
pemangku hajat. Berikut ini adalah langkah-langkah yang biasanya ditempuh dalam pelaksanaan
upacara ruwatan. Pertama, Anak yang akan diruwat diharuskan menjalani tirakatan pasa daging
selama tiga hari sebelum upacara ruwatan dilaksanakan. Tirakatan ini bertujuan untuk
mempersiapkan fisik dan batin anak agar siap menjalani rangkaian upacara. Kedua, sebelum
berangkat menuju lokasi upacara, anak yang akan diruwat terlebih dahulu melakukan mandi wajib
sebagai bentuk penyucian diri, menandakan kesiapan untuk mengikuti upacara dengan penuh
kesucian. Ketiga, prosesi dilanjutkan dengan slametan, yaitu doa bersama yang dilakukan untuk
mensyukuri terlaksananya upacara serta memohon keselamatan dan keberkahan bagi semua pihak
yang terlibat. Keempat, setelah slametan, anak-anak yang akan diruwat segera mengganti pakaian
mereka dengan pakaian serba putih dan memakai ikat kepala sebagai simbol kebersihan dan
kesucian. Kelima, selanjutnya, orang tua dari anak yang akan diruwat meminta izin kepada dalang
untuk meruwat putranya. Keenam, setelah mendapatkan izin dari dalang, upacara ruwatan
dimulai. Proses pertama dalam upacara ini adalah pemotongan rambut dan kuku anak yang akan
diruwat. Pemotongan ini dilakukan oleh dalang sebagai simbol pelepasan atau pembersihan diri
dari segala kekotoran dan kesialan.

Ketujuh, selanjutnya, dalang menggunakan media berupa gagar mayang, yang disabetkan
ke bagian atas kepala anak yang diruwat (jamasan). Setelah itu, dalang menyentuhkan bunga
setaman ke dahi anak tersebut, sambil membacakan doa atau mantra sebagai bentuk pemberkatan
dan pembersihan energi negatif. Kedelapan, setelah doa atau mantra selesai dibacakan, dalang
kemudian mengambil ketupat yang berisi beras. Ketupat ini ditarik hingga terbelah (udhar), yang
memiliki makna simbolis sebagai pembebasan dari belenggu kesulitan atau nasib buruk yang
mungkin dialami oleh anak tersebut. Kesembilan, setelah selesai, dilanjutkan dengan pertunjukan
lakon murwakala, yang merupakan cerita ritual yang dipentaskan untuk megiringi proses ruwatan
hingga selesai. Peralatan dan sesajen yang digunakan dalam upacara dapat diambil oleh warga
setelah dalang memberikan isyarat pada dialog Batara Kala dan Dalang Kandabawana (Ki
Dalang, aku njaluk pamit ning aku njalok sajene. lya iya Batara Kala, yen ana ya gawanen
nanging yen ora ana aku njaluk pangapura) Dialog ini menjadi penanda bahwa sesajen dan
perlengkapan upacara dapat diambil, sebagai tanda bahwa proses ruwatan telah selesai.

Makna Filosofis Tradisi Ruwatan Bagi Masyarakat jawa

Dasar untuk memahami hakikat segala sesuatu adalah filsafat. Kata filsafat berasal dari
bahasa Yunani “philo” (cinta) dan “sophia” (kebijaksanaan). Filsafat adalah keinginan akan
kebijaksanaan. Kebenaran sering dikaitkan dengan gagasan tentang kebijaksanaan. Dengan
demikian, istilah “filosofis” yang berarti nilai-nilai yang mengandung kebenaran yang mendalam,
berakar dari filsafat. Warga Desa Kambeng, Kecamatan Slahung, Kabupaten Ponorogo,
berpegang teguh pada prinsip-prinsip filsafat tersebut sebagai sarana untuk melepaskan mereka
yang dirundung sukerta dari pengaruh buruk Batara Kala saat upacara ruwatan murwakala.

Nilai filosofis yang terkandung dalam ritual ruwatan merupakan konsep-konsep idealis
tentang kebenaran mutlak serta aplikasi simbolis dalam masyarakat. Langkah-langkah prosesi
upacara ruwatan, termasuk ritual siraman, dapat digunakan untuk mempelajari hakekat makna

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 84



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

filosofis tersebut. Secara filosofis, upacara siraman melibatkan penggunaan air bunga dari kebun
yang penuh dengan berbagai jenis bunga, termasuk mawar, kenanga, kanthil, dan bunga melati,
untuk membersihkan tubuh fisik orang yang disucikan. Setiap bunga ini melambangkan pelepasan
dari pengaruh negatif dan pembersihan.

Secara filosofis, selamatan dan sesaji dimaksudkan untuk menjamin agar orang yang
disucikan senantiasa terlindungi. Memberikan perlindungan kepada mereka yang termasuk
kategori sukerta. Nilai filosofis yang terkandung dalam upacara sedekah harta merupakan
perwujudan rasa syukur dan terima kasih kepada Tuhan Yang Maha Esa atas perlindungan dan
berkah-Nya. Pelajaran filosofis dari upacara potong rambut (tigas rikma) adalah bahwa sebagai
tanda penyucian, segala sesuatu yang najis atau tidak diinginkan harus dipotong dan dibuang.
Sementara itu, nilai filosofis tirakatan merupakan perwujudan dari meningglkan hawa nafsu
duniawi sebagai bentuk ketundukan seorang insan kepada penciptanya.

Ruwatan mengandung nilai filosofis tidak hanya dari segi mitologi, tetapi juga tercermin
dalam alat musik gamelan yang digunakan dalam pagelaran wayang kulit lakon murwakala.
Setiap instrumen gamelan melambangkan esensi para jawata, seperti kendang yang merupakan
symbol dari Batara Narada, gender sebagai symbol dari Batara Brama, bonang sebagai simbol
dari Batara Indra, slenthem sebagai symbol dari Batara Penyarikan, saron sebagai symbol dari
Batara Samba, kenong dan kethuk sebagai symbol dari Batara Yamadipati, kempul sebagai
symbol dari Batara Bayu, gong sebagai symbol dari Batara Yamadipati, rebab sebagai symbol
dari Batara Temburu, dan seruling sebagai symbol dari Batara Kamajaya. Selain itu, nilai-nilai
filosofis yang mendalam juga dapat ditemukan pada perlengkapan pertunjukan pentas wayang,
seperti kelir yang melambangkan bola dunia atau jagat raya, blencong/damar yang
melambangkan matahar, gedebok atau pelepah pisang yang melambangkan niat yang lurus, dan
kepyak yang melambangkan detak jantung. Oleh karena itu menurut kepercayaan jawa kuna,
selain dipersembahkan dalang kepada Dewa dewa utama, ruwatan juga dipersembahkan kepada
para dewa yang memberikan dukungan melalui alunan gamelan dengan harapan agar upacara
ruwatan berjalan dengan lancer dan selamat.

Kesimpulan

Budaya Jawa, tradisi ruwatan merupakan komponen penting dari adat istiadat dan sistem
kepercayaan sosial yang memiliki makna spiritual yang dalam. Gagasan masyarakat Jawa kuno
tentang dampak karma, nasib buruk, dan pengaruh supranatural terhadap kehidupan seseorang
sangat terkait dengan asal usul tradisi ini. Kondisi yang dianggap tidak seimbang, yang mungkin
disebabkan oleh berbagai sebab alamiah dan supranatural, memunculkan ruwatan. Ritual ini
bertujuan untuk menyucikan dan memaafkan pengaruh negatif agar kehidupan kembali seimbang.

Mitologi ruwatan dalam masyarakat Jawa berkaitan erat dengan asal-usul Batara Kala,
yang berasal dari peristiwa birahi Batara Guru yang melahirkan Batara Kala melalui sperma yang
jatuh ke samudra dan dimakan ikan raksasa. Batara Kala, yang tumbuh menjadi sosok sakti,
meminta hak kepada Batara Guru untuk diberi makanan dan pakaian, yang kemudian dikabulkan
dengan cara memangsa orang-orang sukerta. Adapun ada golongan orang sukerta (orang yang
harus diruwat), yang menjadi sasaran utama dalam upacara ruwatan, adalah individu yang
dianggap memiliki nasib buruk atau terlahir dengan kondisi tertentu yang memerlukan
pembersihan, baik secara fisik maupun spiritual. Kelompok ini diyakini sering kali dihadapkan

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 85



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

pada tantangan hidup yang dianggap akibat dari pengaruh negatif yang perlu dihilangkan melalui
proses ruwatan.

Peralatan dan sesaji dalam yang digunakan dalam ruwatan memiliki makna simbolik yang
sangat penting dalam memperkuat doa dan harapan, serta sebagai bentuk penghormatan kepada
Tuhan, leluhur, dan roh-roh alam. Uba rampe seperti tumpeng, ayam, dan berbagai sesaji lainnya
digunakan sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada kekuatan Sang Hyang Widhi yang
diyakini mampu memberikan keberkahan dan keselamatan. Pada pelaksanaan upacara ruwatan di
Desa Kambeng, Kecamatan Slahung merupakan ritual yang penuh dengan makna simbolis dan
spiritual, bertujuan untuk membersihkan individu dari pengaruh buruk dan kesialan. Proses
upacara dimulai dengan tirakatan pasa daging selama tiga hari untuk mempersiapkan fisik dan
batin anak yang akan diruwat. Langkah selanjutnya meliputi mandi wajib, penggantian pakaian
putih, dan pemotongan rambut dan kuku sebagai simbol pembersihan diri. Upacara kemudian
dilanjutkan dengan pemberkatan, pembacaan doa atau mantra, dan simbol pembebasan melalui
ketupat yang terbelah. Setelah proses ini, slametan dilakukan sebagai ungkapan syukur dan
permohonan keselamatan, diikuti dengan pertunjukan lakon murwakala yang menggambarkan
perjalanan ritual. Pada akhirnya, sesajen dan perlengkapan upacara dapat diambil oleh warga,
menandakan bahwa proses ruwatan telah selesai. Semua tahapan ini mencerminkan keyakinan
masyarakat bahwa melalui upacara ini, individu yang diruwat akan dibebaskan dari kesulitan dan
mendapatkan berkah serta perlindungan.

Adapun makna filosofis dari tradisi ruwatan bagi masyarakat Jawa sangatlah mendalam.
Filsafat memiliki peran penting dalam memahami nilai-nilai yang terkandung dalam upacara
ruwatan murwakala di masyarakat Jawa. Filsafat, yang berarti cinta terhadap kebijaksanaan,
menjadi dasar bagi pemahaman kebenaran yang mendalam, termasuk dalam upacara ruwatan
yang diyakini mampu membebaskan individu dari pengaruh buruk Batara Kala. Nilai-nilai
filosofis dalam upacara tersebut terwujud dalam berbagai tahapan prosesi, seperti siraman yang
melambangkan pembersihan fisik dan spiritual, serta dalam penggunaan alat musik gamelan yang
masing-masing melambangkan para dewa, dan dalam peralatan yang digunakan oleh dalang yang
memiliki simbolisme terhadap alam semesta. Semua elemen ini mengandung makna filosofis
yang mendalam, yang mengarahkan pada penyucian diri dan perlindungan dari kekuatan negatif,
dengan harapan agar individu yang diruwat mendapatkan keselamatan dan keberkahan. Dengan
demikian, tradisi ruwatan tidak hanya memiliki dimensi religius dan budaya, tetapi juga
memainkan peran penting dalam mempertahankan keutuhan sosial dan spiritual masyarakat Jawa.
Melalui ruwatan, masyarakat Jawa dapat terus menjaga dan mewariskan kearifan lokal yang sarat
dengan makna filosofis yang relevan dalam menghadapi tantangan kehidupan.

Daftar Pustaka

Ardhianto Rizki, and Zaman Qomaru Akhmad. 2024. “Persepsi Masyarakat Terhadap Tradisi
Ruwatan Massal Di Desa Kecamatan Pace Kabupaten Nganjuk.” Jurnal Kependidikan
9(1): 154-62.

Cohen, Matthew Isaac. 2014. “Wayang Kulit Tradisional Dan Pasca-Tradisional Di Jawa Masa
Kini.” Jurnal Kajian Seni 1(1): 1. doi:10.22146/art.5965.

Dahniar, Edlin. 2017. “Batara Kala Masa Kini: Transformasi Slametan Ruwatan Pada Masyarakat
Jawa Di Malang Selatan.” Studi Budaya Nusantara 1(2): 29-39.

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 86



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

doi:10.21776/ub.sbn.2017.001.02.04.

Darmoko, Darmoko. 2002. “Ruwatan: Upacara Pembebasan Malapetaka Tinjauan Sosiokultural
Masyarakat Jawa.” Makara Human Behavior Studies in Asia 6(1): 30.
doi:10.7454/mssh.v6i1.29.

Denzin, K.N & Lincoln YS (Eds.). 2011. The Sage Handook of Qualitative Research (Edisi
Ketiga). Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Fitri Lintang, file:/file:///C:/Users/DELL/Downloads/REFERENSI LATAR BELAKANG/11
maret 2025/3021-Article Text-9333-1-10-20231216
(1).pdf//C:/Users/DELL/Downloads/REFERENSI LATAR BELAKANG/11 maret
2025/469247-none-5a09a41f.pdfFitri Lintang, and Fatma Ulfatun Najicha. 2022. “Nilai-
Nilai Sila Persatuan Indonesia Dalam Keberagaman Kebudayaan Indonesia.” Jurnal
Global Citizen : Jurnal llmiah Kajian Pendidikan Kewarganegaraan 11(1): 79-85.

Husain. 2022. CV. Syakir Media Press Pelayanan Publik Berbasis Kearifan Lokal. Makassar.

Kamarusdiana, Kamarusdiana. 2019. “Studi Etnografi Dalam Kerangka Masyarakat Dan
Budaya.” SALAM: Jurnal Sosial dan Budaya Syar-i 6(2): 113-28.
doi:10.15408/sjshs.v6i2.10975.

Lestari, Dinna Eka Graha. 2020. “Makna Tradisi Ruwatan Adat Jawa Bagi Anak Perempuan
Tunggal Sebelum Melakukan Pernikahan Di Desa Pulungdowo Kecamatan Tumpang
Kabupaten Malang Dinna.” jurnal Filsafat, Sains, Teknologi, dan Sosial budaya 26: 150—
57.

Moleng, Lexy J. 2007. 1 Journal of Materials Processing Technology Metodologi Penelitian
Kualitatif. Bandung: Penerbit PT. Remaja Rosdakarya Offset.
http://dx.doi.org/10.1016/j.cirp.2016.06.001%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.powtec.201
6.12.055%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.ijfatigue.2019.02.006%0Ahttps://doi.org/10.1016
/j.matlet.2019.04.024%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.matlet.2019.127252%0Ahttp://dx.do
i.0.

Murtanto, Rudyi. 2017. Kitab Epos Mahabarata. Yogyakarta: Laksana.

Musadad, Za, and Farid Nur Fajar. 2023. “Wayang Kulit Dalam Konsep Dakwah Islam.” Jurnal
of Islamic Communication 1(1).

Nurcahyo, R. Jati, and Yulianto Yulianto. 2021. “Menelusuri Nilai Budaya Yang Terkandung
Dalam Pertunjukan Tradisional Wayang.” Khasanah Ilmu - Jurnal Pariwisata Dan
Budaya 12(2): 159-65. doi:10.31294/khi.v12i2.11440.

Nurgiyantoro, Burhan. 2005. “Pengkajian Fiksi.” : 2010.
http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/810049%0Anhttp://doi.wiley.com/10.1002/anie.19
7505391%0Ahttp://www.sciencedirect.com/science/article/pii/B9780857090409500205
%0Ahttp://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/21918515%0Ahttp://www.cabi.org/cabeboo
ks/ebook/20083217094.

Riyadi, Imam, Edo Arya Prabowo, and Dzikril Hakim. 2024. “Peran Bhinneka Tunggal Ika
Dalam Keberagaman Adat Budaya Di Indonesia.” Jaksa: Jurnal Kajian llmu Hukum dan

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 87



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor)
Vol. 6 No. 01 2026

E-ISSN: 2807-1867

Universitas Ma arif Nahdlatul Ulama Kebumen

Politik 2(3): 34-49. https://doi.org/10.51903/jaksa.v2i3.1870.

Setiawan, Eko. 2020. “Makna Nilai Filosofi Wayang Kulit Sebagai Media Dakwah.” Jurnal Al-
Hikmah 18(1): 37-56. doi:10.35719/alhikmah.v18i1.21.

Setyorini Wahyu, Muhammad Turhan Yani. 2020. “Interaksi Sosial Masyarakat Dalam Menjaga
Toleransi Antar Umat Beragama.” Kajian Moral Kewarganegaraan 08(1995): 1078-93.

Sugiyono. 2008. “Memahami Penelitian Kualitatif.”
Sukrawati, Ni Made. 2019. University of Hindu Indonesia Acara Agama Hindu.

Suprapto, et all. 2023. “Ludruk East Java: Javanese Mysticism In The Frame Of Magical
Realism.” Journal of Namibian Studies 34: 3083-3105.

Suprapto, Suprapto, and Adelya Hesty & Setyorini. 2023. “Perjuangan Perempuan Dalam Novel
Perempuan Di Titik Nol Karya Nawal El-Saadawi: Kajian Feminisme.” RUANG KATA
3:148-57.

Suprapto, Suprapto, and Syamsudin Rois. 2025. “Strengthening the Profile of Pancasila Students
Through Cultural Values in Folklores of Ponorogo.” QALAMUNA: Jurnal Pendidikan,
Sosial, dan Agama 16(2): 1449-60. doi:10.37680/galamuna.v16i2.6192.

Susanti, Jijah Tri, and Dinna Eka Graha Lestari. 2021. “Tradisi Ruwatan Jawa Pada Masyarakat
Desa Pulungdowo Malang.” Satwika : Kajian Ilmu Budaya dan Perubahan Sosial 4(2):
94-105. doi:10.22219/satwika.v4i2.14245.

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 88



