
Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 74 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah 

Kajian Foklor) 

Suprapto Suprapto1, Dhani Irfanda Bayu Saputra1, M Imam Dairobi1 

1STKIP PGRI Ponorogo, Indonesia 

prapto335@gmail.com* 

Received: 16/12/2025 Revised: 08/01/2026 Accepted: 12/01/2026 

Copyright©2026 by authors. Authors agree that this article remains permanently open access under the 

terms of the Creative Commons 

Abstrak 

Tradisi ruwatan dalam budaya Jawa merupakan upacara spiritual yang mendalam, 

sebagai penyeimbangan kehidupan individu melalui penyucian dan pembebasan dari 

pengaruh buruk. Tujuan penelitian adalah untuk untuk menggali dan memahami 

tradisi ruwatan dalam konteks yang lebih mendalam, baik dari segi sejarah, praktik, 

maupun makna filosofis yang terkandung di dalamnya. Penelitian ini adalah 

penelitian etnografi yaitu untuk menguraikan keadaan kelompok masyarakat yang 

berkaitan erat dengan kebudayaan. Pengumpulan data dalam penelitian ini 

menggunakan wawancara dan studi literatur yang relevan. Data yang diperoleh 

dianalisis melalui tahap verifikasi dan interpretasi untuk mendeskripsikan sejarah 

ruwatan, praktik, maupun makna filosofis yang terkandung di dalam ruwatan di desa 

Kambeng Slahung Ponorogo. Hasil penelitian menunjukkan asal-usul tradisi ini 

terkait dengan mitologi Batàra Kàla, yang dipercaya dapat memengaruhi nasib 

buruk. Ruwatan terutama ditujukan kepada golongan orang sukerta, yang dianggap 

terlahir dengan nasib buruk dan perlu dibersihkan secara fisik dan spiritual. Upacara 

ini melibatkan berbagai tahapan, mulai dari tirakatan, mandi wajib, pemotongan 

rambut dan kuku, hingga slametan dan pertunjukan wayang lakon murwakala, yang 

semuanya sarat dengan makna simbolis dan filosofis. Makna filosofi dalam ruwatan 

mencakup pembersihan diri dan hubungan manusia dengan alam serta kekuatan gaib, 

dengan harapan agar individu yang diruwat terhindar dari penderitaan dan kesialan. 

Selain sebagai bentuk keyakinan religius, tradisi ini juga memperkuat ikatan sosial 

dan menjaga kelestarian nilai-nilai budaya Jawa yang kaya akan kearifan lokal. 

Kata kunci: Etnografi, Tradisi Ruwatan, Prosesi, Kearifan Lokal 

Abstract 

The ruwatan tradition in Javanese culture is a profound spiritual ceremony, intended 

to balance an individual's life through purification and liberation from negative 

influences. The purpose of this research is to explore and understand the ruwatan 

tradition in a deeper context, both in terms of its history, practices, and philosophical 

meaning. This research is ethnographic, aiming to describe the circumstances of a 

community group closely related to culture. Data collection in this study used 

interviews and relevant literature review. The data obtained were analyzed through 

mailto:prapto335@gmail.com


Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 75 

verification and interpretation stages to describe the history, practices, and 

philosophical meaning of ruwatan in the village of Kambeng Slahung, Ponorogo. 

Research shows the origins of this tradition are linked to the mythology of Batara 

Kala, who is believed to influence bad luck. Ruwatan is primarily aimed at the 

Sukerta group, who are considered born with bad luck and need to be physically and 

spiritually cleansed. The ceremony involves various stages, from tirakatan 

(templation), obligatory bathing, hair and nail cutting, to slametan (prayer 

offerings) and a murwakala (wayang) performance, all of which are imbued with 

symbolic and philosophical meaning. The philosophical meaning of ruwatan 

encompasses self-purification and the relationship between humans and nature and 

supernatural powers, with the hope that the individual undergoing the ritual will be 

protected from suffering and misfortune. Besides serving as a form of religious 

belief, this tradition also strengthens social bonds and preserves Javanese cultural 

values rich in local wisdom. 

Keywords: Ethnography, Ruwatan Tradition, Procession, Local Wisdom 

Pendahuluan 

Bangsa Indonesia terdiri dari pulau-pulau, banyak kelompok etnis, beragam bahasa 

daerah, beragam adat istiadat, dan banyak lagi. Suku, bahasa, budaya, dan agama adalah bagian 

dari keberagaman yang dimiliki masyarakat Indonesia (Riyadi, Prabowo, and Hakim 2024); (Fitri 

Lintang and Ulfatun Najicha 2022). Meskipun keragaman dapat menyatukan perbedaan, hal itu 

juga dapat menyebabkan konflik antar kelompok agama atau etnis (Setyorini Wahyu 2020). 

Budaya masing-masing tempat memiliki perbedaan satu sama lain. Banyak faktor, seperti lokasi 

geografis, struktur sosial, keyakinan agama, dan banyak lagi, dapat berkontribusi pada perbedaan 

dan sifat ini, yang terkait erat dengan pola pikir penduduk setempat. 

Budaya tidak hanya merupakan tambahan yang berguna bagi keberadaan manusia, tetapi 

juga merupakan prasyarat untuk kelangsungan hidup manusia. Tradisi (foklor) dan adat istiadat 

suatu komunitas, serta praktik keagamaan atau upacara yang menggabungkan cita-cita budaya 

yang berfungsi sebagai norma sosial, semuanya terkait erat dengan budayanya. Selama tradisi 

atau praktik ada, mereka pada akhirnya akan diwariskan ke generasi berikutnya dan kemudian 

kepada orang lain. Selain melanjutkan warisan leluhur yang telah hidup sejak lama, kegiatan 

seremonial dilakukan dengan tujuan melestarikan tradisi dan adat istiadat setempat, yang 

merupakan aspek budaya yang perlu dilestarikan (S. Suprapto and Rois 2025); ( et all. Suprapto 

2023). 

Tradisi atau foklor yang dijunjung tinggi masyarakat Jawa, dilestarikan, diyakini, dan 

dipupuk memiliki kekuatan untuk secara signifikan memengaruhi sikap, pendapat, dan pola pikir 

mereka yang mengikutinya. Karena memiliki unsur-unsur yang khas, adat istiadat Jawa ini 

menjadi bahan studi budaya yang menarik (S. Suprapto and & Setyorini 2023). Mereka yang 

tinggal di daerah pedesaan sangat terkait dengan adat istiadat atau ritual keagamaan. Orang-orang 

yang masih tinggal di daerah pedesaan sering mempraktikkan budaya mereka untuk melestarikan 

dan menjunjung tinggi pemahaman tentangnya. Ritus budaya yang selalu terhubung dengan sang 

pencipta masih dipraktekkan oleh mereka yang tinggal di daerah pedesaan. Misalnya, Desa 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 76 

Kambeng, Kecamatan Slahung, Kabupaten Ponorogo, kaya akan adat istiadat dan perayaan lokal 

karena keragaman budayanya. 

Berakar dari kata ruwat yang berarti dibuat tidak berdaya, jahat, hancur, terkutuk, dan 

dipengaruhi kejahatan ruwat. Kata ruwatan bermakna dibuat tidak berdaya, jahat, hancur, dikutuk, 

dan dipengaruhi oleh kejahatan, dari sinilah kata ruwatan berasal. Aŋruwa, rinuwat, dan rumuwa 

merupakan kata turunan yang bermakna menghancurkan, membuat tidak berdaya, dan terbebas 

dari roh jahat (Ardhianto Rizki and Zaman Qomaru Akhmad 2024). Orang Jawa mengartikan 

ruwatan sebagai "mencairkan" atau " meruwat" sebagai " menghindari, mengatasi, atau mengatasi 

kesulitan batin dengan mengadakan pertunjukan atau ritual." membebaskan diri dari gangguan 

energi negatif, yang dikenal sebagai sengkala dan sukerta dalam bahasa Jawa Kuno, dengan 

melakukan ruwatan. semua orang yang memiliki gangguan energi negatif (nasib buruk) yang 

terkait dengan mereka sebagai akibat dari dosa dan nasib buruk yang telah diyakini oleh 

masyarakat jawa. Di Desa Kambeng Kecamatan Slahung Kabupaten Ponorogo, ritual ruwatan 

umumnya menggunakan media wayang kulit dengan pertunjukan wayang dengan lakon 

murwakala.  

Tradisi ruwatan di Desa Kambeng ini, yang hadir tidak hanya orang dari desa ini saja, 

melainkan ada banyak orang yang berasal dari desa lain yang mengikuti ruwatan ini. Orang-orang 

tersebut mengikuti ruwatan bertujuan untuk menghilangkan kesialan Warga yang melaksanakan 

adat ruwatan di Desa Kambeng kebiasaan tidak hanya warga sekitar saja, warga dari desa lain 

pun banyak yang turut melaksanakan adat ini. Didesa Kambeng tidak hanya penduduk setempat 

saja, banyak masyarakat dari desa lain yang juga mengikuti tradisi ini. Walaupun ruwatan lebih 

tepat ditujukan kepada anak-anak sukerta, namun masyarakat melakukannya dengan maksud 

menyucikan diri agar memperoleh pendamping, memperoleh rezeki yang halal, dan sebagainya.

lebih tepatnya jika ditujukan kepada anak - anak sukerta, orang - orang ini mengikutinya dengan 

maksud menyucikan diri agar mendapat pendamping, memperoleh rezeki yang halal, dan masih 

banyak lagi yang lainnya. Dalam proses pelaksanaan upacara adat ruwatan, terdapat beberapa 

adat yang Ritual adat ruwatan yang unik, ketat, dan tertib yang dilaksanakan warga Desa 

Kambeng, Kecamatan Slahung, Kabupaten Ponorogo, dipengaruhi oleh karaakteristik masyarakat 

setempat warga Desa Kambeng, Kecamatan Slahung, Kabupaten Ponorogo, dipengaruhi oleh 

sifat masyarakat setempat. Dimana tradisi ruwatan yang sudah diturunkan oleh nenek moyang 

memuat nilai nilai luhur yang dapat memberikan manfaat, segingga masih relavan terhadap nilai 

nilai budaya setempat dan dalam kehidupan bersosial di masyarakat 

Penelitian dengan judul "Kajian Tradisi Ruwatan di Desa Kambeng, Kecamatan Slahung 

Kabupaten Ponorogo: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis" bertujuan untuk menggali dan 

memahami tradisi ruwatan dalam konteks yang lebih mendalam, baik dari segi sejarah, praktik, 

maupun makna filosofis yang terkandung di dalamnya. Salah satu tujuan utama penelitian ini 

adalah untuk menelusuri asal usul dan perkembangan tradisi ruwatan di Desa Kambeng, serta 

bagaimana tradisi tersebut muncul dan berkembang seiring waktu dalam masyarakat setempat. 

Dengan memetakan perjalanan sejarah tradisi ini, penelitian ini berupaya memberikan 

pemahaman yang lebih komprehensif tentang bagaimana tradisi ruwatan berperan dalam 

membentuk identitas sosial dan spiritual komunitas tersebut. Selain itu, penelitian ini juga 

bertujuan untuk mengidentifikasi praktik-praktik yang terlibat dalam tradisi ruwatan, mulai dari 

tahapan ritual hingga peran individu dan kelompok dalam pelaksanaan acara tersebut. 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 77 

Penelitian ini ingin menggali makna filosofis yang terkandung dalam tradisi ruwatan, baik 

dari perspektif religius, maupun sosial. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat 

mengungkapkan nilai-nilai yang mendasari tradisi ruwatan, yang tidak hanya terkait dengan aspek 

spiritual tetapi juga dengan pandangan hidup masyarakat terhadap alam, kehidupan, dan 

hubungan antara manusia dengan kekuatan yang lebih tinggi. Secara keseluruhan, penelitian ini 

berkontribusi dalam memperkaya pengetahuan mengenai budaya lokal, khususnya tradisi yang 

masih dilestarikan di pedesaan, serta memberikan wawasan bagi pengembangan studi 

kebudayaan dan antropologi di Indonesia. Hasil dari penelitian ini diharapkan dapat memperkaya 

literatur mengenai tradisi ruwatan dan menjadi referensi penting bagi penelitian budaya lokal serta 

pelestarian warisan budaya bangsa. 

Metodologi Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah penelitian deskriptif kualitatif, yaitu penelitian yang 

mendeskripsikan dan mengilustrasikan fenomena secara jelas dan ringkas tanpa menggunakan 

analisis kuantitatif atau statistic (Denzin 2011). Penelitian ini dilakukan di Desa Kambeng, 

Kecamatan Slahung, Kabupaten Ponorogo, yang dikenal sebagai wilayah yang masih 

melestarikan dan melaksanakan tradisi ruwatan. Berdasarkan peninjauan tersebut maka 

pendekatan yang digunakan adalah etnografi (Kamarusdiana 2019), yaitu untuk menguraikan 

keadaan kelompok masyarakat yang berkaitan erat dengan kebudayaan. 

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi dan wawancara dengan berbagai 

pemangku kepentingan, seperti tokoh adat, tokoh masyarakat setempat, dan individu-individu 

yang terbukti memiliki pengetahuan yang berguna dalam memahami adat istiadat daerah yang 

bersangkutan (Moleng 2007); (Sugiyono 2008); (Nurgiyantoro 2005). Data dalam penelitian ini 

meliputi fenomena ruwatan itu sendiri, informasi peserta acara, dan dokumen terkait pokok 

bahasan dan praktik ruwatan. 

Reduksi data dilakukan dengan cara mengkategorikan informasi berdasarkan tema-tema 

yang muncul selama proses pengumpulan data. Kategorisasi ini memungkinkan peneliti 

menemukan informasi yang relevan dan mengidentifikasi materi yang tidak terkait. Setelah itu, 

data dianalisis secara sistematis, dengan menggabungkan pola yang telah ditetapkan selama fase 

reduksi. Analisis data ini penting untuk memberikan ilustrasi yang jelas dan terstruktur serta untuk 

memfasilitasi interpretasi informasi yang dikumpulkan sebelumnya. Interpretasi data melibatkan 

perbandingan informasi yang telah dianalisis dengan kerangka teori yang ada untuk menghasilkan 

pemahaman yang lebih komprehensif tentang praktik tradisional. 

Hasil dan Pembahasan 

Asal usul tradisi ruwatan 

Upacara ruwatan merupakan salah satu tradisi masyarakat Jawa yang masih dijalankan 

hingga saat ini. Kata “ruwatan” berasal dari kata “ruwat” yang mengalami metamorfosis dari kata 

“luwar” yang berarti “bebas” atau “lepas”. Tujuan dari upacara ini adalah untuk memberikan 

pelajaran kepada masyarakat jawa dalam menghadapi segala bentuk hal hal yang tidak diinginkan 

dalam kehidupan sehari-hari terutama bago orang yang menyandang sukerta. Orang yang 

dianggap “sukerta” dalam kondisi tertentu pada akhirnya akan menjadi sasaran Batara Kala di 

rumahnya. Untuk menghindari ancaman tersebut, masyarakat Jawa yang mendukung praktik 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 78 

tersebut melaksanakan acara ruwatan dengan prosedur yang terstruktur dan rapi. Tujuan utama 

upacara ini adalah untuk memberikan perlindungan kepada setiap orang dari segala jenis ancaman 

yang dapat meningkatkan kualitas hidup mereka (Darmoko 2002). 

Upacara ruwatan dapat digolongkan sebagai salah satu komponen ilmu spirit jawa, yaitu 

sebagai upacara yang bertujuan untuk menyembuhkan penyakit, penyakit, hama tanaman, dan 

penyakit lainnya. Ruwatan juga sebagai warisan budaya jawa (Lestari 2020); (Dahniar 2017). Hal 

ini sering mendorong penggunaan mantra untuk menyembuhkan segala bentuk malapetaka. Oleh 

karena itu, masyarakat yang mengikuti kegiatan ruwatan percaya bahwa mereka akan mendapat 

perlindungan baik di rumah maupun tempat usaha. Selain itu, Thomas Wiyasa Bratawijaya 

menyebutkan berbagai syarat atau kegiatan yang dianggap perlu dalam ruwatan (wong nandang 

sukerta), seperti ontang anting, sendhang kapit pancuran, pancuran kapit sendhang, pandhawa, 

pandhiwi dan masih banyak lagi, atau orang yang menumpahkan dandang berisi nasi, 

memecahkan batu gilasan, menaruh beras dalam lesung, kebiasaan membakar rambut dan tulang, 

serta membuat pagar sebelum rumah dibangun. 

Dalam upacara ruwatan, wayang pertunjukan sering menjadi bagian dari acara tersebut. 

Wayang merupakan bentuk pertunjukan tradisional yang dipersiapkan oleh seseorang dengan 

menggunakan boneka pipih yang terbuat dari kulit kerbau atau jenis media lain sebagai dalih 

untuk pertunjukan (Cohen 2014); (Setiawan 2020); (Musadad and Fajar 2023); (Nurcahyo and 

Yulianto 2021). Dalam konteks ruwatan, wayang pertunjukan biasanya melibatkan penyebutan 

lakon-lakon tertentu, seperti Murwakala dan Sundamala. Lakon-lakon ini dipilih secara khusus 

untuk tujuan upacara ruwatan ntersebut. Ada banyak kehidupan yang hadir dalam wayang, dan 

orang Jawa sering menghubungkan peristiwa wayang dengan peristiwa yang terjadi di dunia, 

menciptakan ikatan simbolik di antara keduanya. 

Hakekat wayang itu sendiri merupakan representasi dunia sekuler yang mencakup seluruh 

makhluk hidup, termasuk manusia, tumbuh-tumbuhan, hewan, dan seluruh makhluk hidup 

lainnya. Wayang menggambarkan kehidupan manusia, khususnya ciri-ciri keutamaan dan 

kemuliaan, serta keangkaraan atau kejahatan. Dalam konteks ini, peristiwa nyata yang terjadi di 

dunia dan membuat seseorang lebih disukai dapat menjadikannya mangsa dari Batara Kala. 

Dalam pertunjukan wayang, Batara Kala ditampilkan sebagai raksasa dewa yang besar, tinggi, 

menyeramkan, dan menakutkan. Kata “Kala” sendiri berarti “waktu”, yang menandakan bahwa 

seseorang yang tidak memanfaatkan waktunya dengan baik akan menjadi orang yang bodoh dan 

kalah waktu, demikianlah yang dikatakan Batara Kala sebagai Dewa Waktu (Murtanto 2017). 

Pemahaman ini menjadi bagian yang sangat penting dalam masyarakat Jawa. Untuk menghindari 

Batara Kala diadakan upacara ruwatan yang diiringi pertunjukan wayang dengan lakon 

murwakala. 

 

Mitologi ruwatan dalam budaya jawa 

Asal mula adanya Batàra Kàla adalah akibat kama salah dari Batàra Guru, sesuai dengan 

mitologi asal mula ruwatan (Susanti and Lestari 2021). Menurut teori di atas, ketika Bhatàra Guru 

sedang melakukan perjalanan melalui laut bersama Dewi Uma dan menghadirkan Lembu Andini, 

sebuah angin kencang kemudian muncul dan mencapai terbukaya jarik yang dipakai Dewi Uma. 

Batara Guru yang mengamati kejadian tersebut mampu memahaminya dan menjalin hubungan 

erat (senggama) dengan Dewi Uma naun ditolak olehnya. Akibat penolakan Dewi Uma, kama 

(sperma) dari Batàra Guru jatuh ke samudera dan dipisahkan oleh ikan raksasa, setelah itu lahirlah 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 79 

Kala (Batàra Kàla). Dari awal yang kecil, Batàra Kàla berkembang menjadi dewasa yang 

kemudian mencari orang yang menjadi orang tuanya dan akhirnya menyadari bahwa orang 

tersebut adalah Batàra Guru yang berkedudukan di Kahyangan (Swarga Loka). 

Sebagai seorang anak, Ia (Batàra Kàla) meminta hak orang tuanya, yang meliputi 

makanan dan pakaian. Pada saat itu di kahyangan sedang diadakan pasewakan yang dihadiri oleh 

semua para dewa, diantaranya adalah Dewi Uma dan Bhatàra Narada. Sebelum sidang dimulai 

tibatiba Kala (Batàra Kàla) datang ingin menghadap Bhatàra Guru dengan maksud meminta 

makanan dan pakaian. Akan tetapi, Batara Guru tidak langsung memberi makanan dan pakaian 

begitu saja, harus ada syarat syarat yang harus dilakukan terlebih dahulu. 

Sebelum diberi gelar Dewa, Batara Kala dikenal sebagai Kala. Batara Guru menguji Kala 

untuk melihat apakah Kala adalah keturunan atau putra-Nya (Batara Guru). Kala yang sangat kuat 

(Batara Kala) mampu lulus ujian Bhatara Guru, yang membuat Bhatara Guru percaya bahwa Kala 

sebenarnya adalah keturunannya. Berdasarkan hal ini, Bhatara Guru mengabulkan permintaan 

Kala (Batara Kala) untuk makanan dan pakaian, khususnya untuk memangsa mereka yang 

dikategorikan sebagai sukerta pada tengah hari, saat matahari berada di atas kepala. Setelah 

pernyataan bahwa Kala (Batara Kala) adalah keturunan-Nya, Batara Guru menganugerahkan 

gelar Bhatara kepada Kala. 

Dengan persetujuan ayahnya (Batara Guru), Batara Kala berusaha mencari orang yang 

akan dijadikan incaran. Batara Kala kemudian pergi berburu untuk mencari binatang buruan. Jaka 

Mulya, putra Ontang Anting, ditemui oleh Batara Kala saat sedang berburu binatang buruan. 

Warga desa Mendangkawit, Nyai Rondo Semampir, ingin mandi di sebuah pemandian. Ketika 

Jaka Mulya pertama kali bertemu dengan Batara Kala, ia secara terbuka (blaka suta) mengakui 

bahwa ia adalah putra tunggal Nyai Rondo Semampir. Karena pemuda di depannya itu 

diidentifikasi sebagai mangsanya orang Sukerta Batara Kala menjadi marah dan mengejar calon 

korban itu tanpa ragu-ragu. Setelah dikejar, Jaka Mulya bersembunyi di sebuah lumbung bambu, 

Ia bersembunyi di ladang labu, lalu masuk ke dalam rumah yang sedang dipugar dan berpura-

pura ikut dalam pekerjaan itu, tetapi Batara Kala juga melihat mereka.  

Sambil terengah-engah, Jaka lalu bersembunyi di rumah seorang perempuan yang sedang 

menyiapkan air seni (obat), tetapi perempuan itu ketahuan. Ia lalu bersembunyi di rumah seorang 

perempuan tua yang sedang menyiapkan nasi. Batara Kala kehilangan akal dan mulai memaki-

maki orang yang mengaku sebagai Jaka Mulya karena ia bingung. Jaka Mulya akhirnya 

bersembunyi di antara orang-orang yang memainkan gamelan untuk mengiringi pertunjukan 

wayang Dalang Kandabawana karena ia ketakutan dan putus asa. Bhatara Kala menonton 

pertunjukan wayang itu karena suara gamelan itu menangkapnya. Karena terpesona oleh suara 

gamelan, Bhatàra Kàla ikut menonton pertunjukan wayang itu. Perlu digaris bawahi bahwa 

Dalang Kandabawana terseut merupaka Dewa Wisnu yang menjelma menjadi sosok manusia 

yang bertujuan untuk meruwat orang orang sukerta. Dalam mementaskan wayang lakon 

murwakala, Dewa Wisnu sebagai Dalang Kandabawana ditemani oleh Batara Narada sebagai 

Panjak Klungkungan dan Dewa Indra sebagai Sruni sebagai penabuh dan sinden. 

Ketika adegan gara-gara yang lucu, penonton tertawa, Batàra Kàla juga tidak dapat 

menahan tawanya, sehingga penonton bubar, laari terbirit birit ketika melihat sosok Batàra Kàla. 

Batàra Kàla menyuruh dalang untuk meneruskan pergelaran wayangnya walapun penontonnya 

sudah bubar. Permintaan itu akan dipenuhi asalkan parang yang dipegangnya diberikan kepada 

Ki Dalang. Akhirnya Batara Kàla memberikan parangnya. Sambil menonton wayang, disaat yang 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 80 

bersamaan ia melihat Jaka Mulya. Ia minta kembali parangnya yang kini berada di tangan dalang, 

tetapi sang dalang yang sesungguhnya penjelmaan. Wisnu tahu kalau parang diberikan, akan 

dipakai untuk membunuh Jaka Mulya dan seorang bayi yang juga ditangkap Batàra Kàla, maka 

parang tetap ditahan. Akhirnya terjadilah tukar menukar (barter), Batàra Kàla menyerahkan Jaka 

Mulya serta bayi kepada Ki Dalang dan parang dikembalikan kepadanya. Bhatàra Kàla cukup 

puas, kemudian ia pergi setelah mendapatkan hadiah dari Ki Dalang berupa sesajen yang telah 

disiapkan. Batara kala kemudian tinggal di Setra Ganda Mayit, sebagai raja para jin dan setan. 

Ruwatan memiliki hubungan koneksi ketat kedengan kelahiran Batara Kàla dan kelahiran 

manusia. Mitos mitologi ruwatan sudah mengakar kuat di masyarakat Jawa yang masih kental 

dengan ajaran Kejawen. Sejatinya, legenda legenda Batara Kala adalah asal muasal masyarakat 

Jawa mengenal adanya ruwatan, yang kemudian berkembang menjadi sistem kepercayaan lokal 

yang mengakar kuat, adalah cara masyarakat Jawa mempelajari keberadaan daripaa ruwatan. 

 

Golongan orang yang harus diruwat atau sukerta 

Seseorang yang menyandang sukerta harus menyucikan diri melalui ritual ruwatan, yang 

oleh Masyarakat Kambeng disebut sebagai suker atau suker séng ora ketoro (kotoran gaib) yang 

mengacu pada mitologi Jawa. Sukerta adalah orang yang dianggap sedang menghadapi masalah 

hidup, gangguan, atau nasib buruk; oleh karena itu, ia perlu diruwatan dengan harapan hidupnya 

akan membaik dan ia akan dilindungi dari kejadian-kejadian buruk.  

Orang yang termasuk golongan sukerta berakar dari dua hal: yang pertama perbuatannya 

sendiri terhadap sesuatu, seperti melanggar pantangan pantangan yang telah diyakini akan 

mendatangkan malapetaka (Sukrawati 2019);(Husain 2022). Dan yang kedua berasal dari factor 

kelahiran dari setiap manusia. dimana bergantung pada jumlah, urutan, dan kondisi bayi yang 

dilahirkan dalam keluarga tersebut akan mempengaruhi apakah anak yang baru dilahirkan 

tergolong anak sukerta atau tidak. Anak-anak yang memiliki "peluang" untuk bernasib buruk 

disebut dengan istilah Jawa sukerta. Berbagai individu yang menjadi sasaran Batara Kala 

disebutkan dalam buku Gatut Murniatmo yang terbit pada tahun 1979 - 1980 berjudul "Sejarah 

dan Kebudayaan" menyantumkan kategori orang sukerta yaitu; Ontang-anting: Seorang anak 

tunggal, baik laki-laki maupun perempuan, Uger-uger Lawang: Dua anak laki-laki yang lahir 

berturut-turut tanpa ada yang meninggal, Sendhang Kapit Pancuran: Tiga anak dengan urutan 

laki-laki, perempuan, lalu laki-laki, Pancuran Kapit Sendang: Tiga anak dengan urutan 

perempuan, laki-laki, lalu perempuan, Anak Bungkus: Anak yang lahir dalam kondisi terbungkus 

oleh selaput, Anak Kembar: Dua anak laki-laki atau perempuan yang lahir secara bersamaan, 

Kembang Sepasang: Dua anak perempuan, Kendhana-Kendhini: Dua anak yang terdiri dari 

seorang laki-laki dan seorang perempuan, Saramba: Empat anak laki-laki, Srimpi: Empat anak 

perempuan, Pandhawa: Lima anak laki-laki, Pandhawi: Lima anak perempuan, Pipilan: Lima 

anak, dengan satu laki-laki di antara anak-anak perempuan. Kemudian anak yang lahir pada waktu 

tertentu: Beberapa sumber menyebutkan anak yang lahir pada weton atau waktu tertentu juga bisa 

termasuk golongan ini 

Anak yang tergolong dalam sukerta di atas maka harus druwat untuk mensucikan diri. 

Beberapa alasan yang membuat anak tersebut harus diruwat, seperti ala yang dibawa. ala 

mempunyai arti jelek, ala pada anak sukerta ialah kemalangan yang dibawanya, seperti yang kita 

tahu bahwa untuk membebaskan dari itu semua harus melalui proses ruwatan. Hal ini juga 

diperkuat dengan wawancara oleh tokoh sesepuh yang ada di Desa Kambeng yaitu pak Jamin. 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 81 

Beliau juga menjelaskan ini adalah bagian dari mitologi dan budaya tradisional Jawa, yang sarat 

dengan simbolisme dan ajaran moral tentang kehidupan. Saat ini, tradisi Ruwatan lebih sering 

dimaknai sebagai upaya pelestarian budaya dan sarana untuk mendapatkan ketenangan batin, 

bukan sekadar kepercayaan harfiah tentang nasib buruk. 

 

Peralatan dan sesaji dalam ruwatan 

Pemangku hajat yang akan melakukan ruwatan harus mendatangkan dalang ruwat sebagai 

mediator. Dalam prosesi ruwatan seorang dalang Ketika melakukan prosesi ruwatan memerlukan 

berbagai macam peralatan ruwat. Peralatan ruwat tersebut disediakan oleh Keluarga atau 

pemangku hajat. 

Tabel 1. Peralawatan ruwat 

Nama peralatan Makna 

  

Mori putih  

 

Kain putih digunakan sebagai alas dan selimut bagi anak atau 

orang yang menjalani ritual ruwatan. Mori putih melambangkan 

kesucian, sehingga diharapkan individu yang diruwat dapat 

kembali menjadi pribadi yang bersih. 

Kain Ikat Kepala 

 

Ikat kepala melambangkan pengikatan pada hal-hal baik, seperti 

menjaga pikiran agar tetap positif. 

Baju Bekas 

 

Baju bekas yang telah digunakan sebelumnya menjadi simbol dari 

hal-hal buruk (ala) yang harus dilepaskan atau ditinggalkan 

setelah ruwatan selesai. 

Kain Penggunaan kain baru melambangkan awal kehidupan yang baru 

bagi anak yang telah diruwat, mencerminkan perubahan dan 

pembaruan. 

Jarik Kain batik Jawa atau jarik yang terdiri dari tujuh warna 

melambangkan keindahan tradisi dalam ritual tersebut. 

Janur kembar 

 

Dalam konteks ruwatan, janur kembar atau sambung tuwuh 

sakembaran digunakan untuk menyimbolkan harapan agar 

kehidupan yang dijalani dapat berjalan seimbang, diberkahi 

dengan kelimpahan, serta dilindungi dari energi negatif. Ini 

mencerminkan upaya untuk menyelaraskan diri dengan alam dan 

kekuatan spiritual dalam rangka mencapai kedamaian dan 

keberuntungan. 

 

Tikar, bantal, sisir, 

suri, cermin dan 

minyak  

Memiliki makna simbolis yang saling mendukung dalam proses 

penyucian dan pemulihan energi baik. Tikar melambangkan 

ruang suci dan bersih sebagai tempat untuk menjalani penyucian, 

sementara bantal mengindikasikan kenyamanan dan ketenangan 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 82 

 yang diperlukan untuk pemulihan mental dan spiritual. Sisir 

simbolis untuk merapikan dan membersihkan diri dari energi 

negatif, serta menyusun pikiran dan perasaan agar lebih teratur. 

Suri atau cahaya melambangkan pencerahan dan pemahaman 

spiritual yang diperoleh setelah proses penyucian, sedangkan 

cermin berfungsi sebagai alat refleksi diri, memperlihatkan 

kondisi diri yang perlu diperbaiki. Terakhir, minyak 

melambangkan kelembutan, penyembuhan, dan perlindungan, 

membawa energi positif untuk melindungi individu dari 

gangguan.  

Alat alat pertanian 

 

Alat pertanian, seperti cangkul, sabit, atau pacul, memiliki makna 

yang berkaitan dengan kerja keras, kesuburan, dan keberlanjutan 

hidup. Alat ini melambangkan upaya manusia untuk merawat dan 

memelihara kehidupan. Dalam upacara ruwatan bisa diartikan 

sebagai simbol penyucian dari masalah yang terkait dengan 

kelangsungan hidup, seperti kesulitan ekonomi atau 

ketidakberuntungan dalam usaha dan pertanian. 

Alat alat dapur 

 

Alat dapur, seperti wajan, pisau, atau sendok, memiliki makna 

yang lebih langsung berhubungan dengan pemeliharaan 

kebutuhan hidup sehari-hari, yaitu konsumsi makanan. Dalam 

ruwatan, alat dapur digunakan sebagai simbol penyucian atau 

pembaharuan dalam aspek kehidupan yang lebih praktis dan 

intim, seperti keharmonisan keluarga, rejeki, atau keberuntungan 

dalam urusan rumah tangga. Penggunaan alat dapur ini bisa 

menjadi simbol pembersihan dari segala bentuk ketegangan atau 

hambatan yang ada dalam kehidupan rumah tangga atau 

pekerjaan sehari-hari. 

Payung/song song 

 

Menyimbolkan pengayoman dari Sang Hyang Widhi 

Dupa atau kemenyan 

 

Sebagai lambang Dewa Agni/api untuk menyampaikan maksud 

kepada Tuhan, dalam agama Hindu sebagai sarana penghubung 

antara manusia dengan Tuhan 

Gagar Mayang yang 

terdiri dari rangkaian 

daun-daun dan bunga-

bungaan berbentuk 

seperti pohon. 

 

Gagar mayang melambangkan kehidupan yang terus 

berkembang, dengan segala potensi dan energi positif yang baru. 

Bentuk mayang atau tunas pada dasarnya adalah simbol dari 

sesuatu yang baru tumbuh, menggambarkan harapan akan 

kelahiran kembali, pembaruan hidup, atau awal yang baru setelah 

seseorang menjalani proses penyucian atau ruwatan. 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 83 

Banyu tuk songo  

 

yaitu sumber mata air yang diambil dari sembilan sumur atau air 

yang berasal dari pertemuan (tempuran) beberapa sungai (dipakai 

untuk air sekar setaman) 

ketupat  

 

digunakan pada waktu melakukan penyendalan ketupat ini 

merupakan puncak pada ruwatan. Menyimbolkan kebebasan dan 

lahir kembali. 

Jajajan 

 

Jajaan pada upacara ruwatan ini melambangkan pemberian dari 

alam dan Tuhan, serta diharapkan dapat membawa kesejahteraan 

dan kelancaran hidup. Selain itu, jajanan juga simbol dari 

keberagaman dan kelimpahan, menggambarkan bahwa kehidupan 

yang penuh dengan rasa syukur akan mendatangkan kebaikan 

 

Selain peralatan dalam prosesi ruwatan yang disebutkan di atas juga membutuhkan sesaji. 

Sesaji ruwatan juga disediakan oleh keluarga atau pemangku hajat. 

Tabel 2. Sesaji yang disediakan 

Tumpeng 

 

Tumpeng memiliki simbol sebagai gunung atau lambang 

kesuburan yang berkaitan dengan Dewi Sri, dewi padi dan 

kesuburan. Tumpeng juga merepresentasikan rasa syukur kepada 

Tuhan atas anugerah kesuburan. Dengan bentuknya yang 

mengerucut menyerupai gunung, tumpeng mencerminkan 

pandangan masyarakat Jawa bahwa gunung adalah tempat yang 

abadi sekaligus melambangkan keteguhan dan kesucian hati. 

Nasi golong 

 

Nasi yang dibentuk menjadi bulat ini memiliki arti "gumolong" 

atau berkumpul. Filosofinya adalah harapan agar keluarga dan 

masyarakat Desa Kumendung tetap bersatu dan tidak terpisahkan. 

Nasi gurih 

 

Nasi dengan cita rasa gurih ini mengandung filosofi tentang 

bagaimana menjalani hidup sebagai manusia, sekaligus menjadi 

pengingat tentang nilai kehidupan yang seharusnya. 

Jenang sengkala 

 

Jenang sengkala digunakan sebagai simbol untuk menolak hal-hal 

buruk atau kesialan, seperti kesulitan rezeki, gagal panen, atau 

penyakit yang mungkin melanda desa. 

Jenang abang putih 

 

Jenang abang putih melambangkan figur ayah dan ibu, serta 

sebagai penghormatan kepada leluhur. Harapannya adalah agar 

segala dosa dan kesalahan masa lalu dapat dimaafkan. 

Sekar setaman 

 

Bunga setaman terdiri dari berbagai jenis bunga seperti kanthil, 

mawar putih, mawar merah, dan melati. Bunga-bunga ini menjadi 

simbol ungkapan hati dengan harapan agar nama baik masyarakat 

tetap harum seperti keharuman bunga kenanga, kanthil, dan 

mawar. 

 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 84 

Prosesi Ruwatan 

Upacara ruwatan di wilayah Desa Kambeng, Kecamatan Slahung biasanya dilaksanakan 

pada malam hari, tepatnya pada pukul 21.00 WIB. Ada juga pelaksanaan ruwatan yang dilakukan 

pada pagi hari pukul 07.00 WIB dan siang hari pukul 12.00 WIB, tegantung permintaan dari 

pemangku hajat.  Berikut ini adalah langkah-langkah yang biasanya ditempuh dalam pelaksanaan 

upacara ruwatan. Pertama, Anak yang akan diruwat diharuskan menjalani tirakatan pasa daging 

selama tiga hari sebelum upacara ruwatan dilaksanakan. Tirakatan ini bertujuan untuk 

mempersiapkan fisik dan batin anak agar siap menjalani rangkaian upacara. Kedua, sebelum 

berangkat menuju lokasi upacara, anak yang akan diruwat terlebih dahulu melakukan mandi wajib 

sebagai bentuk penyucian diri, menandakan kesiapan untuk mengikuti upacara dengan penuh 

kesucian. Ketiga, prosesi dilanjutkan dengan slametan, yaitu doa bersama yang dilakukan untuk 

mensyukuri terlaksananya upacara serta memohon keselamatan dan keberkahan bagi semua pihak 

yang terlibat. Keempat, setelah slametan, anak-anak yang akan diruwat segera mengganti pakaian 

mereka dengan pakaian serba putih dan memakai ikat kepala sebagai simbol kebersihan dan 

kesucian. Kelima, selanjutnya, orang tua dari anak yang akan diruwat meminta izin kepada dalang 

untuk meruwat putranya. Keenam, setelah mendapatkan izin dari dalang, upacara ruwatan 

dimulai. Proses pertama dalam upacara ini adalah pemotongan rambut dan kuku anak yang akan 

diruwat. Pemotongan ini dilakukan oleh dalang sebagai simbol pelepasan atau pembersihan diri 

dari segala kekotoran dan kesialan.  

Ketujuh, selanjutnya, dalang menggunakan media berupa gagar mayang, yang disabetkan 

ke bagian atas kepala anak yang diruwat (jamasan). Setelah itu, dalang menyentuhkan bunga 

setaman ke dahi anak tersebut, sambil membacakan doa atau mantra sebagai bentuk pemberkatan 

dan pembersihan energi negatif. Kedelapan, setelah doa atau mantra selesai dibacakan, dalang 

kemudian mengambil ketupat yang berisi beras. Ketupat ini ditarik hingga terbelah (udhar), yang 

memiliki makna simbolis sebagai pembebasan dari belenggu kesulitan atau nasib buruk yang 

mungkin dialami oleh anak tersebut. Kesembilan, setelah selesai, dilanjutkan dengan pertunjukan 

lakon murwakala, yang merupakan cerita ritual yang dipentaskan untuk megiringi proses ruwatan 

hingga selesai. Peralatan dan sesajen yang digunakan dalam upacara dapat diambil oleh warga 

setelah dalang memberikan isyarat pada dialog Batara Kala dan Dalang Kandabawana (Ki 

Dalang, aku njaluk pamit ning aku njalok sajene. Iya iya Batara Kala, yen ana ya gawanen 

nanging yen ora ana aku njaluk pangapura) Dialog ini menjadi penanda bahwa sesajen dan 

perlengkapan upacara dapat diambil, sebagai tanda bahwa proses ruwatan telah selesai. 

 

Makna Filosofis Tradisi Ruwatan Bagi Masyarakat jawa 

Dasar untuk memahami hakikat segala sesuatu adalah filsafat. Kata filsafat berasal dari 

bahasa Yunani “philo” (cinta) dan “sophia” (kebijaksanaan). Filsafat adalah keinginan akan 

kebijaksanaan. Kebenaran sering dikaitkan dengan gagasan tentang kebijaksanaan. Dengan 

demikian, istilah “filosofis” yang berarti nilai-nilai yang mengandung kebenaran yang mendalam, 

berakar dari filsafat. Warga Desa Kambeng, Kecamatan Slahung, Kabupaten Ponorogo, 

berpegang teguh pada prinsip-prinsip filsafat tersebut sebagai sarana untuk melepaskan mereka 

yang dirundung sukerta dari pengaruh buruk Batara Kala saat upacara ruwatan murwakala. 

Nilai filosofis yang terkandung dalam ritual ruwatan merupakan konsep-konsep idealis 

tentang kebenaran mutlak serta aplikasi simbolis dalam masyarakat. Langkah-langkah prosesi 

upacara ruwatan, termasuk ritual siraman, dapat digunakan untuk mempelajari hakekat makna 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 85 

filosofis tersebut. Secara filosofis, upacara siraman melibatkan penggunaan air bunga dari kebun 

yang penuh dengan berbagai jenis bunga, termasuk mawar, kenanga, kanthil, dan bunga melati, 

untuk membersihkan tubuh fisik orang yang disucikan. Setiap bunga ini melambangkan pelepasan 

dari pengaruh negatif dan pembersihan. 

Secara filosofis, selamatan dan sesaji dimaksudkan untuk menjamin agar orang yang 

disucikan senantiasa terlindungi. Memberikan perlindungan kepada mereka yang termasuk 

kategori sukerta. Nilai filosofis yang terkandung dalam upacara sedekah harta merupakan 

perwujudan rasa syukur dan terima kasih kepada Tuhan Yang Maha Esa atas perlindungan dan 

berkah-Nya. Pelajaran filosofis dari upacara potong rambut (tigas rikma) adalah bahwa sebagai 

tanda penyucian, segala sesuatu yang najis atau tidak diinginkan harus dipotong dan dibuang. 

Sementara itu, nilai filosofis tirakatan merupakan perwujudan dari meningglkan hawa nafsu 

duniawi sebagai bentuk ketundukan seorang insan kepada penciptanya. 

Ruwatan mengandung nilai filosofis tidak hanya dari segi mitologi, tetapi juga tercermin 

dalam alat musik gamelan yang digunakan dalam pagelaran wayang kulit lakon murwakala. 

Setiap instrumen gamelan melambangkan esensi para jawata, seperti kendang yang merupakan 

symbol dari Batara Narada, gender sebagai symbol dari Batara Brama, bonang sebagai simbol 

dari Batara Indra, slenthem sebagai symbol dari Batara Penyarikan, saron sebagai symbol dari 

Batara Samba, kenong dan kethuk sebagai symbol dari Batara Yamadipati, kempul sebagai 

symbol dari Batara Bayu, gong sebagai symbol dari Batara Yamadipati, rebab sebagai symbol 

dari Batara Temburu, dan seruling sebagai symbol dari Batara Kamajaya. Selain itu, nilai-nilai 

filosofis yang mendalam juga dapat ditemukan pada perlengkapan pertunjukan pentas wayang, 

seperti kelir yang melambangkan bola dunia atau jagat raya, blencong/damar yang 

melambangkan matahar, gedebok atau pelepah pisang yang melambangkan niat yang lurus, dan 

kepyak yang melambangkan detak jantung. Oleh karena itu menurut kepercayaan jawa kuna, 

selain dipersembahkan dalang kepada Dewa dewa utama, ruwatan juga dipersembahkan kepada 

para dewa yang memberikan dukungan melalui alunan gamelan dengan harapan agar upacara 

ruwatan berjalan dengan lancer dan selamat. 

Kesimpulan 

Budaya Jawa, tradisi ruwatan merupakan komponen penting dari adat istiadat dan sistem 

kepercayaan sosial yang memiliki makna spiritual yang dalam. Gagasan masyarakat Jawa kuno 

tentang dampak karma, nasib buruk, dan pengaruh supranatural terhadap kehidupan seseorang 

sangat terkait dengan asal usul tradisi ini. Kondisi yang dianggap tidak seimbang, yang mungkin 

disebabkan oleh berbagai sebab alamiah dan supranatural, memunculkan ruwatan. Ritual ini 

bertujuan untuk menyucikan dan memaafkan pengaruh negatif agar kehidupan kembali seimbang. 

Mitologi ruwatan dalam masyarakat Jawa berkaitan erat dengan asal-usul Batàra Kàla, 

yang berasal dari peristiwa birahi Batàra Guru yang melahirkan Batàra Kàla melalui sperma yang 

jatuh ke samudra dan dimakan ikan raksasa. Batàra Kàla, yang tumbuh menjadi sosok sakti, 

meminta hak kepada Batàra Guru untuk diberi makanan dan pakaian, yang kemudian dikabulkan 

dengan cara memangsa orang-orang sukerta. Adapun ada golongan orang sukerta (orang yang 

harus diruwat), yang menjadi sasaran utama dalam upacara ruwatan, adalah individu yang 

dianggap memiliki nasib buruk atau terlahir dengan kondisi tertentu yang memerlukan 

pembersihan, baik secara fisik maupun spiritual. Kelompok ini diyakini sering kali dihadapkan 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 86 

pada tantangan hidup yang dianggap akibat dari pengaruh negatif yang perlu dihilangkan melalui 

proses ruwatan. 

Peralatan dan sesaji dalam yang digunakan dalam ruwatan memiliki makna simbolik yang 

sangat penting dalam memperkuat doa dan harapan, serta sebagai bentuk penghormatan kepada 

Tuhan, leluhur, dan roh-roh alam. Uba rampe seperti tumpeng, ayam, dan berbagai sesaji lainnya 

digunakan sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada kekuatan Sang Hyang Widhi yang 

diyakini mampu memberikan keberkahan dan keselamatan. Pada pelaksanaan upacara ruwatan di 

Desa Kambeng, Kecamatan Slahung merupakan ritual yang penuh dengan makna simbolis dan 

spiritual, bertujuan untuk membersihkan individu dari pengaruh buruk dan kesialan. Proses 

upacara dimulai dengan tirakatan pasa daging selama tiga hari untuk mempersiapkan fisik dan 

batin anak yang akan diruwat. Langkah selanjutnya meliputi mandi wajib, penggantian pakaian 

putih, dan pemotongan rambut dan kuku sebagai simbol pembersihan diri. Upacara kemudian 

dilanjutkan dengan pemberkatan, pembacaan doa atau mantra, dan simbol pembebasan melalui 

ketupat yang terbelah. Setelah proses ini, slametan dilakukan sebagai ungkapan syukur dan 

permohonan keselamatan, diikuti dengan pertunjukan lakon murwakala yang menggambarkan 

perjalanan ritual. Pada akhirnya, sesajen dan perlengkapan upacara dapat diambil oleh warga, 

menandakan bahwa proses ruwatan telah selesai. Semua tahapan ini mencerminkan keyakinan 

masyarakat bahwa melalui upacara ini, individu yang diruwat akan dibebaskan dari kesulitan dan 

mendapatkan berkah serta perlindungan. 

Adapun makna filosofis dari tradisi ruwatan bagi masyarakat Jawa sangatlah mendalam. 

Filsafat memiliki peran penting dalam memahami nilai-nilai yang terkandung dalam upacara 

ruwatan murwakala di masyarakat Jawa. Filsafat, yang berarti cinta terhadap kebijaksanaan, 

menjadi dasar bagi pemahaman kebenaran yang mendalam, termasuk dalam upacara ruwatan 

yang diyakini mampu membebaskan individu dari pengaruh buruk Batara Kala. Nilai-nilai 

filosofis dalam upacara tersebut terwujud dalam berbagai tahapan prosesi, seperti siraman yang 

melambangkan pembersihan fisik dan spiritual, serta dalam penggunaan alat musik gamelan yang 

masing-masing melambangkan para dewa, dan dalam peralatan yang digunakan oleh dalang yang 

memiliki simbolisme terhadap alam semesta. Semua elemen ini mengandung makna filosofis 

yang mendalam, yang mengarahkan pada penyucian diri dan perlindungan dari kekuatan negatif, 

dengan harapan agar individu yang diruwat mendapatkan keselamatan dan keberkahan. Dengan 

demikian, tradisi ruwatan tidak hanya memiliki dimensi religius dan budaya, tetapi juga 

memainkan peran penting dalam mempertahankan keutuhan sosial dan spiritual masyarakat Jawa. 

Melalui ruwatan, masyarakat Jawa dapat terus menjaga dan mewariskan kearifan lokal yang sarat 

dengan makna filosofis yang relevan dalam menghadapi tantangan kehidupan. 

Daftar Pustaka 

Ardhianto Rizki, and Zaman Qomaru Akhmad. 2024. “Persepsi Masyarakat Terhadap Tradisi 

Ruwatan Massal Di Desa Kecamatan Pace Kabupaten Nganjuk.” Jurnal Kependidikan 

9(1): 154–62. 

Cohen, Matthew Isaac. 2014. “Wayang Kulit Tradisional Dan Pasca-Tradisional Di Jawa Masa 

Kini.” Jurnal Kajian Seni 1(1): 1. doi:10.22146/art.5965. 

Dahniar, Edlin. 2017. “Batara Kala Masa Kini: Transformasi Slametan Ruwatan Pada Masyarakat 

Jawa Di Malang Selatan.” Studi Budaya Nusantara 1(2): 29–39. 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 87 

doi:10.21776/ub.sbn.2017.oo1.02.04. 

Darmoko, Darmoko. 2002. “Ruwatan: Upacara Pembebasan Malapetaka Tinjauan Sosiokultural 

Masyarakat Jawa.” Makara Human Behavior Studies in Asia 6(1): 30. 

doi:10.7454/mssh.v6i1.29. 

Denzin, K.N & Lincoln YS (Eds.). 2011. The Sage Handook of Qualitative Research (Edisi 

Ketiga). Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Fitri Lintang, file:/file:///C:/Users/DELL/Downloads/REFERENSI LATAR BELAKANG/11 

maret 2025/3021-Article Text-9333-1-10-20231216 

(1).pdf//C:/Users/DELL/Downloads/REFERENSI LATAR BELAKANG/11 maret 

2025/469247-none-5a09a41f.pdfFitri Lintang, and Fatma Ulfatun Najicha. 2022. “Nilai-

Nilai Sila Persatuan Indonesia Dalam Keberagaman Kebudayaan Indonesia.” Jurnal 

Global Citizen : Jurnal Ilmiah Kajian Pendidikan Kewarganegaraan 11(1): 79–85. 

Husain. 2022. CV. Syakir Media Press Pelayanan Publik Berbasis Kearifan Lokal. Makassar. 

Kamarusdiana, Kamarusdiana. 2019. “Studi Etnografi Dalam Kerangka Masyarakat Dan 

Budaya.” SALAM: Jurnal Sosial dan Budaya Syar-i 6(2): 113–28. 

doi:10.15408/sjsbs.v6i2.10975. 

Lestari, Dinna Eka Graha. 2020. “Makna Tradisi Ruwatan Adat Jawa Bagi Anak Perempuan 

Tunggal Sebelum Melakukan Pernikahan Di Desa Pulungdowo Kecamatan Tumpang 

Kabupaten Malang Dinna.” jurnal Filsafat, Sains, Teknologi, dan Sosial budaya 26: 150–

57. 

Moleng, Lexy J. 2007. 1 Journal of Materials Processing Technology Metodologi Penelitian 

Kualitatif. Bandung: Penerbit PT. Remaja Rosdakarya Offset. 

http://dx.doi.org/10.1016/j.cirp.2016.06.001%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.powtec.201

6.12.055%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.ijfatigue.2019.02.006%0Ahttps://doi.org/10.1016

/j.matlet.2019.04.024%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.matlet.2019.127252%0Ahttp://dx.do

i.o. 

Murtanto, Rudyi. 2017. Kitab Epos Mahabarata. Yogyakarta: Laksana. 

Musadad, Za, and Farid Nur Fajar. 2023. “Wayang Kulit Dalam Konsep Dakwah Islam.” Jurnal 

of Islamic Communication 1(1). 

Nurcahyo, R. Jati, and Yulianto Yulianto. 2021. “Menelusuri Nilai Budaya Yang Terkandung 

Dalam Pertunjukan Tradisional Wayang.” Khasanah Ilmu - Jurnal Pariwisata Dan 

Budaya 12(2): 159–65. doi:10.31294/khi.v12i2.11440. 

Nurgiyantoro, Burhan. 2005. “Pengkajian Fiksi.” : 2010. 

http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/810049%0Ahttp://doi.wiley.com/10.1002/anie.19

7505391%0Ahttp://www.sciencedirect.com/science/article/pii/B9780857090409500205

%0Ahttp://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/21918515%0Ahttp://www.cabi.org/cabeboo

ks/ebook/20083217094. 

Riyadi, Imam, Edo Arya Prabowo, and Dzikril Hakim. 2024. “Peran Bhinneka Tunggal Ika 

Dalam Keberagaman Adat Budaya Di Indonesia.” Jaksa: Jurnal Kajian Ilmu Hukum dan 



Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies 

Tradisi Ruwatan: Sejarah, Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah Kajian Foklor) 

   Vol. 6 No. 01 2026 

E-ISSN: 2807-1867 

Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen 

Ruang Kata: Journal of Language and Literature Studies | 88 

Politik 2(3): 34–49. https://doi.org/10.51903/jaksa.v2i3.1870. 

Setiawan, Eko. 2020. “Makna Nilai Filosofi Wayang Kulit Sebagai Media Dakwah.” Jurnal Al-

Hikmah 18(1): 37–56. doi:10.35719/alhikmah.v18i1.21. 

Setyorini Wahyu, Muhammad Turhan Yani. 2020. “Interaksi Sosial Masyarakat Dalam Menjaga 

Toleransi Antar Umat Beragama.” Kajian Moral Kewarganegaraan 08(1995): 1078–93. 

Sugiyono. 2008. “Memahami Penelitian Kualitatif.” 

Sukrawati, Ni Made. 2019. University of Hindu Indonesia Acara Agama Hindu. 

Suprapto, et all. 2023. “Ludruk East Java : Javanese Mysticism In The Frame Of Magical 

Realism.” Journal of Namibian Studies 34: 3083–3105. 

Suprapto, Suprapto, and Adelya Hesty & Setyorini. 2023. “Perjuangan Perempuan Dalam Novel 

Perempuan Di Titik Nol Karya Nawal El-Saadawi: Kajian Feminisme.” RUANG KATA 

3: 148–57. 

Suprapto, Suprapto, and Syamsudin Rois. 2025. “Strengthening the Profile of Pancasila Students 

Through Cultural Values in Folklores of Ponorogo.” QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, 

Sosial, dan Agama 16(2): 1449–60. doi:10.37680/qalamuna.v16i2.6192. 

Susanti, Jijah Tri, and Dinna Eka Graha Lestari. 2021. “Tradisi Ruwatan Jawa Pada Masyarakat 

Desa Pulungdowo Malang.” Satwika : Kajian Ilmu Budaya dan Perubahan Sosial 4(2): 

94–105. doi:10.22219/satwika.v4i2.14245. 

 


